Fidei
Communio

2025
Anno I / Numero 2

RIFORMARE
IL PENSIERO

MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA m JEAN-ROBERT ARMOGATHE =
GERALDINA BONI m ELIA CARRAI m ALESSANDRO CLEMENZIA =
VITO IMPELLIZZERI m CESAR IZQUIERDO m ROBERTO REGOLI m

INTERNATIONAL



Fidei .
Communio

2025
Anno I/ Numero 2



COMITATO SCIENTIFICO:

Manuel Aroztegui Esnaola (Universidad Eclesiastica San Damaso, Ma-
drid); Notker Baumann (Theologischen Fakultat Fulda); Maria Bocci (Uni-
versita Cattolica del Sacro Cuore, Milano); Valentino Bulgarelli (Facolta
Teologica dell’Emilia-Romagna); Laetitia Calmeyn (Faculté Notre-Dame,
Paris); Cecilia Costa (Universita degli Studi Roma Tre); Kevin Flannery
(Pontificia Universita Gregoriana); Frangois Jankowiak (Université Paris
Saclay); Juan Luis Lorda Ifarra (Universidad de Navarra); Massimiliano
Marianelli (Universita degli Studi di Perugia); Javier Prades Lépez (Uni-
versidad Eclesiastica San Ddmaso, Madrid); Leonardo Rodriguez Dupla
(Universidad de Salamanca)

DIRETTORE:
Alessandro Clemenzia (Facolta Teologica dell'ltalia Centrale, Firenze)

COMITATO DI DIREZIONE:
Miguel Angel Nufiez Aguilera (Facultad de Teologia San Isidoro de Sevi-
lla); Manuel Palma Ramirez (Facultad de Teologia San Isidoro de Sevilla);
Roberto Regoli (Pontificia Universita Gregoriana, Roma); Nicola Salato
(Pontificia Facolta Teologica dell’ltalia Meridionale, Napoli)

SEGRETARI DI REDAZIONE:
Elia Carrai (Facolta Teologica dell'ltalia Centrale, Firenze); Augustin
Kalamba Mupoyi (Facultad de Teologia San Isidoro de Sevilla)

REDAZIONE:
Giuliana Albano (Pontificia Facolta Teologica dell’ltalia Meridionale,
Napoli); Andrea Bozzi (Facolta Teologica dell'ltalia Centrale, Firenze);
Daniel Escobar Portillo (Universidad Eclesidstica San Ddmaso, Madrid);
Augustin Kalamba Mupoyi (Facultad de Teologia San Isidoro de Sevilla)

RESPONSABILI DELLE RECENSIONI:
José Luis Cabria Ortega (Facultad de Teologia del Norte de Esparia,
Burgos); José Manuel Martinez Guisasola (Facultad de Teologia San Isi-
doro de Sevilla)



Fi0E1 COMMUNIO

2025
Anno | / Numero 2HEN

RIFORMARE
IL PENSIERO

Nerbini
= |NTERNATIONAL =




In copertina: Carlo Crivelli, San Gerolamo, particolare della predella del Polittico di
San Domenico di Camerino (1482), Milano, Pinacoteca di Brera.

Le riviste e i volumi collettanei di Teologia e Scienze religiose pubblicati dalle
Edizioni Nerbini sono disponibili sulla piattaforma online Nerbini Scaffale Aperto
(https://www.nerbiniscaffaleaperto.it)

E possibile leggere online o scaricare gli articoli della rivista Fidei Communio all’in-
dirizzo https://www.nerbiniscaffaleaperto.it/categoria/riviste/fidei-communio/

Rivista registrata presso il Tribunale di Firenze con il n. 6193 (29 novembre 2023)

ISSN 3035-4943

Per contattare la rivista: segreteria@fideicommunio.org

Redlizzazione editoriale: Prohemio editoriale srl, Firenze

© 2025 — Nerbini International
Prohemio Editoriale srl — Firenze

e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it



EDITORIAL / EDITORIALE / EDITORIAL m Alessandro Clemenzia
Rethinking thought
Ripensare il pensiero

Repensar el pensamiento

mmmARTICOLI

Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico
m César lzquierdo

Fede, esperienza, ragione:
per una teologia dell'/nell’esperienza
m flia Carrai

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teoldgica
m Miguel Angel Nuriez Aquilera

Sinodalita e riforma della Chiesa.
Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger
m Alessandro Clemenzia

De la nécessité d'une théologie de I'histoire
m Jean-Robert Armogathe

L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita
m Roberto Regoli

===« SOMMARIO

17

43

75

107

137

151



HEEN Sommario

mmm FORUM
C. Fantappie, Metamorfosi della sinodalita.
Dal Vaticano Il a papa Francesco, Marcianum Press, 2023

La sinodalita come ricezione accrescitiva e contestuale
del Vaticano Il

m Vito Impellizzeri 177

Sinodalita e attivita normativa nella Chiesa
m Geraldina Boni 189



EDITORIAL m EDITORIALE m EDITORIAL
Alessandro Clemenzia

RETHINKING THOUGHT

“Rethinking thought” is a concise phrase coined by Edgar Morin that
extremely effectively expresses the urgency of today's culture: to find a
new horizon of understanding, capable of offering a key to interpreting
all of reality that is as unified and truthful as possible. Faith, rather than
an intimate existential attitude towards the unseen, promotes above all
a new understanding of reality, not as a proposed meaning offered, but
rather as an experience of a meaning embraced; that is why we can af-
firm, in the words of Joseph Ratzinger, that «faith is a new beginning of
thought, given to us as a gift, which we cannot procure or substitute for
ourselves».! What initiates a radical change in the person (the dynamic
of “conversion”), to the point of offering them eyes capable of interpret-
ing themselves in a new way and all of reality (subjective data), always
and in any case has a starting point and an origin outside the individual's
inner self (objective data) and finds a correspondence (equally objec-
tive) in the individual. “Rethinking thought” in the light of the experience
of faith requires adopting a perspective capable both of deepening our
knowledge of the particular aspects of reality and of grasping “the part”
according to a unified and meaningful understanding of its relationships
with other singularities. In this sense, “unity” does not so much indicate
the final or culminating moment - “the producto” - of the cognitive
journey, but rather a path, a method of knowledge which, precisely by
allowing itself to be guided by the urgency of a total understanding of
reality, also manages to understand singularity itself in a meaningful way.

' J. RATZINGER, Natura e compito della teologia. Il teologo nella disputa contemporanea:

storia e dogma, Milano, Jaca Book, 1993, 53-54.

FIDEI COMMUNIO mmm 2025/ Anno | / Numero 2 7



HEN EDITORIAL/EDITORIALE/EDITORIAL

Within the fundamental and living correlation that unites the whole
and the part, from the depths of the experience of faith, it is also possible
to reach a depth of intelligence that has to do with the truth of those who
seek the meaning of reality: «a knowledge — writes Ratzinger — that does
not refer to the functioning of something, but to the truth of our own be-
ing».? All this places the believer before a particular awareness: the acqui-
sition of the meaning of reality, which is achieved through a unified gaze,
is not the result of a conceptual operation on the part of the believer,
but has to do, above all, with the acceptance of a meaning that comes to
him from outside and which, upon reaching him, reveals his true identity.
“Truth” is not reduced, therefore, to the acquisition of a set of pre-estab-
lished notions (the result of a mistaken understanding of objectivity), nor
to something that the individual can achieve by their own means as a goal
to be attained (the result of an equally mistaken understanding of subjec-
tivity), but rather represents an authentic event of meaning, which opens
up for the person, in their individuality and relationality. The “truth” is
not, therefore, reduced to the acquisition of a set of pre-established no-
tions (the result of a mistaken understanding of objectivity), nor to some-
thing that the individual can achieve by his own means as a goal to be
attained (the result of an equally mistaken understanding of subjectivity),
but rather represents an authentic event of meaning, which opens up for
the person, in their individuality and relationality, the path to an integral
understanding of their own existence and of the reality in which they are
inserted and with which they maintain a constitutive relationship.

Truth, therefore, cannot coincide with a conceptual abstraction,
the result of speculation, but rather reaches each man and woman
from the depths of their existence, surrendering itself into their fragile
hands, without ever allowing itself to be trapped, caged or manipulat-
ed by them. In this way, it becomes accessible to the creature through
their daily experience, asking, precisely in this way, their interlocutor
to always welcome it in terms of “correspondence”. That is, as Joseph
Ratzinger summarises: «We can only recognise that with which there is
correspondence in us».?

It is therefore a question of recovering a form of knowledge that
takes into account both the unity of knowledge and truth, both of which
are in deep crisis in today's cultural landscape, dominated by particular-

2 RATZINGER, Natura e compito della teologia, 53.

3 J.RATZINGER, Che cosa crede la Chiesa? Una introduzione al Catechismo della Chiesa Cat-
tolica, in Quaderni — Nuova Serie del Sinodo Romano 2 (1993), 67-73, here 69 (La fede
della Chiesa di Roma).



ALESSANDRO CLEMENZIA, Ripensare il pensiero M

isms and the fragmentary remnants of worldviews that have not proved
themselves equal to man or, therefore, to history. And it is precisely
from within this necessary rethinking of thought that, within each specif-
ic discipline, we must ask ourselves whether a “reform” of the very way
of thinking is not necessary.

But what is meant by “reform”, a term so widely used in various
fields of knowledge that it risks losing its meaning? Does it coincide
with simple change, in terms of a kind of progressive adaptation to the
present, or does it instead constitute a return to something previous,
of which only a memory remains today? And can the mere dialectic be-
tween “progress” and “regression” make comprehensible the profound
dynamism of a reform that must be able to involve, above all, the way
of thinking? The second issue of Fidei Communio magazine attempts to
answer these questions. In this way, from within each discipline, a con-
crete proposal is put forward on the meaning that the term “reform” can
take on and what reform of thought is really necessary today, or at least
possible to carry out, in order to respond — each from their own field of
knowledge - to the challenges of the contemporary world.

The first part of this second issue features six essays organised as
follows: Los paradigmas de la razén en el panorama filosdfico (César lz-
quierdo); Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’ esperien-
za (Elia Carrai); Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teoldgica
(Miguel Angel Nurez Aguilera); Sinodalitd e riforma della Chiesa. Alcuni
spunti in dialogo con Joseph Ratzinger (Alessandro Clemenzia); De la né-
cessité d'une théologie de ['histoire (Jean-Robert Armogathe); L'inutilita
della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita (Roberto Regoli).

The second part features a Forum presenting Carlo Fantappie's
ecclesiological volume entitled: Metamorfosi della sinodalita. Dal Vati-
cano Il a papa Francesco (Marcianum Press, 2023), which includes two
articles by Vito Impellizzeri and Geraldina Boni.

RIPENSARE IL PENSIERO

“Ripensare il pensiero” & una formula sintetica di Edgar Morin che espri-
me con estrema efficacia I'urgenza della cultura odierna: rintracciare un
nuovo orizzonte di comprensione, capace di offrire una chiave dilettura



HEN EDITORIAL/EDITORIALE/EDITORIAL

dell'intera realta che sia il piu possibile unitaria e veritiera. La fede, piu
che un intimistico atteggiamento esistenziale verso cio che non si vede,
propizia anzitutto una nuova intelligenza della realta, non come propo-
sta di senso offerta, ma al contrario come esperienza di un senso accolto;
per questo si pud affermare - recuperando le parole di Joseph Ratzin-
ger — che «la fede & un nuovo inizio del pensare, di cui ci & fatto dono, e
che noi non possiamo procurarci o surrogare da soli».* Cio che da avvio
a un cambiamento radicale della persona (dinamica di “conversione”),
tanto da offrirle occhi capaci di interpretare in modo nuovo sé stessa e
tutto il reale (dato soggettivo), ha sempre e comunque un punto di par-
tenza e di origine esterno all'interiorita del singolo (dato oggettivo) e
che trova corrispondenza (altrettanto oggettiva) nel singolo. “Ripensare
il pensiero”, alla luce dell’esperienza di fede, chiede I'assunzione di uno
sguardo capace, tanto di addentrarsi in una conoscenza degli aspetti
particolari del reale, quanto di poter cogliere “la parte” secondo un'u-
nitaria e significativa comprensione delle relazioni di quest’ultima con
le altre singolarita. In questo senso, “unita” non indica tanto il momento
finale o culminante - “il prodotto” — della traiettoria conoscitiva, quanto,
piuttosto, una via, un metodo del conoscere che, proprio lasciandosi
guidare dall’urgenza di una comprensione totale della realta, riesce a
comprendere significativamente anche la stessa singolarita.

All'interno della fondamentale e viva correlazione che lega il tut-
to e la parte, dalle viscere dell'esperienza di fede, & anche possibile
giungere ad una profondita di intelligenza che ha a che fare con la verita
di chi cerca il senso del reale: «una conoscenza - scrive ancora Ratzin-
ger — che non si riferisce al funzionamento di qualcosa, ma alla verita
del nostro essere stesso».® Tutto cid pone il credente di fronte ad una
consapevolezza particolare: I'acquisizione del senso della realta, che
si raggiunge attraverso uno sguardo unitario, non & frutto di un'ope-
razione concettuale del credente, ma ha a che fare prima di tutto con
I"accoglienza di un senso che gli va incontro dall’esterno e, nel raggiun-
gerlo, gli svela la sua vera identita. La “verita” cosi non ¢ riducibile all’ac-
quisizione di un bagaglio di nozioni precostituite (frutto di un’errata
comprensione dell’oggettivita), né a un qualcosa che il singolo pud con-
quistarsi con le proprie forze come obiettivo da raggiungere (frutto di
un’altrettanto errata comprensione della soggettivita), ma rappresenta,

* . RATZINGER, Natura e compito della teologia. Il teologo nella disputa contemporanea:

storia e dogma, Milano, Jaca Book, 1993, 53-54.
5 RATZINGER, Natura e compito della teologia, 53.

10



ALESSANDRO CLEMENZIA, Ripensare il pensiero M

piuttosto, un vero e proprio evento di senso, con cui si dischiude per la
persona, nella sua individualita e relazionalita, la via di una comprensio-
ne integrale della propria esistenza e della realta in cui € inserita e con
cui € in costitutivo rapporto.

La verita, dunque, non pud coincidere con un’astrazione concet-
tuale, frutto della speculazione, ma raggiunge ogni uomo e donna dalle
viscere della propria esistenza, consegnandosi nelle loro fragili mani,
senza perd lasciarsi mai afferrare, ingabbiare e manipolare da esse. Essa
si rende in tal modo accessibile alla creatura attraverso la sua esperien-
za quotidiana, chiedendo, proprio cosi, al suo interlocutore di essere
accolta sempre nei termini di una “corrispondenza”. Ovvero, come sin-
tetizza Joseph Ratzinger: «Possiamo riconoscere solo cio per cui si da in
noi una corrispondenza».®

Si tratta cosi di recuperare una conoscenza che tenga simultanea-
mente conto tanto dell'unita del sapere, quanto della verita, entrambe
profondamente in crisi nell’odierno scenario culturale dominato, tanto
da particolarismi, quanto dai frammentari residui di quelle mondovisio-
ni che non si sono dimostrate né all'altezza dell'uomo né, quindi, della
storia. Ed & proprio dal di dentro di questo necessario ripensamento
del pensiero che, all'interno di ogni disciplina particolare, ci si puo chie-
dere se non sia necessaria una “riforma” del proprio modo di pensarsi.

Ma cosa si intende con il termine “riforma”, di cui tanto si parla
nei diversi ambiti del sapere cosi da rischiare di vederne sfumare il suo
stesso significato? Coincide forse con il semplice cambiamento, nei ter-
mini di una sorta di progressivo adeguamento al presente o si configura,
al contrario, come il ritorno a un qualcosa di precedente, di cui oggi si
puo fare solo memoria? E pud efficacemente la sola dialettica tra un
“progredire” e un “ritornare” rendere comprensibile il dinamismo pro-
fondo di una riforma che deve poter coinvolgere, anzitutto, la forma del
pensare? E a queste domande che tenta di rispondere il secondo nu-
mero della rivista Fidei Communio. Nel prendere atto della necessita di
avviare un ripensamento del modo di comprendere il proprio oggetto
diindagine, gli autori, afferenti ciascuno a diverse aree disciplinari (la te-
ologia fondamentale, I'ecclesiologia e la storia della Chiesa), tentano di
inverare, a partire da uno sguardo sulla specificita della propria area te-
matica, un ripensamento di sé stesse proprio come possibilita di “rifor-

¢ ). Ratzinger, Che cosa crede la Chiesa? Una introduzione al Catechismo della Chiesa Cat-

tolica, in Quaderni - Nuova Serie del Sinodo Romano 2 (1993), 67-73, qui 69 (La fede
della Chiesa di Roma).

1



HEN EDITORIAL/EDITORIALE/EDITORIAL

ma": occasione non solo di riscoperta del proprio modo di interpretare
I'oggetto di studio ma anche di lasciarsi orientare dall'oggetto stesso a
riscoprire, in relazione al tempo presente, i termini piu adeguati della
sua comprensione, tanto in senso descrittivo (dimensione esplicativa)
quanto esplorativo (dimensione euristica). Cosi facendo, dall'interno di
ogni disciplina viene avanzata una proposta concreta su quale significa-
to possa assumere il lemma “riforma”, e quale riforma del pensiero oggi
sia davvero necessaria, o almeno possibile da inverare, per rispondere
— ciascuno da proprio ambito del sapere - alle sfide della contempora-
neita.

La prima parte di questo secondo numero si avvale di sei saggi
cosi articolati: Los paradigmas de la razén en el panorama filosdfico (Cé-
sar Izquierdo); Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’ espe-
rienza (Elia Carrai); Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teold-
gica (Miguel Angel Nufiez Aguilera); Sinodalita e riforma della Chiesa.
Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger (Alessandro Clemenzia); De
la nécessité d’une théologie de I'histoire (Jean-Robert Armogathe); L'inu-
tilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita (Roberto Regoli).

Segue poi, nella seconda parte, un Forum in cui viene presentato
il volume ecclesiologico di Carlo Fantappié, intitolato: Metamorfosi della
sinodalita. Dal Vaticano Il a papa Francesco (Marcianum Press, 2023),
che vede la presenza di due articoli, di Vito Impellizzeri e di Geraldina
Boni.

REPENSAR EL PENSAMIENTO

“Repensar el pensamiento” es una férmula sintética de Edgar Morin que
expresa con extrema eficacia la urgencia de la cultura actual: encontrar
un nuevo horizonte de comprensién, capaz de ofrecer una clave de lec-
tura de toda la realidad que sea lo mas unitaria y veraz posible. La fe,
mds que una actitud existencial intima hacia lo que no se ve, propicia
ante todo una nueva inteligencia de la realidad, no como una propuesta
de sentido ofrecida, sino, por el contrario, como una experiencia de un
sentido acogido; por eso se puede afirmar, recuperando las palabras
de Joseph Ratzinger, que «la fe es un nuevo comienzo del pensamiento,
que se nos ha dado como un don y que no podemos procurarnos ni

12



ALESSANDRO CLEMENTZIA, Repensar el pensamiento lElE

sustituir por nosotros mismos».” Lo que da inicio a un cambio radical
en la persona (dinamica de “conversién”), hasta el punto de ofrecerle
ojos capaces de interpretarse a si misma de manera nueva y a toda la
realidad (dato subjetivo), tiene siempre y en cualquier caso un punto
de partida y un origen exterior a la misma interioridad del individuo
(dato objetivo) y encuentra correspondencia (igualmente objetiva) en
el individuo. "Repensar el pensamiento”, a la luz de la experiencia de fe,
exige adoptar una mirada capaz tanto de profundizar en el conocimien-
to de los aspectos particulares de la realidad como de captar “la parte”
seguin una comprensién unitaria y significativa de las relaciones de esta
ultima con las demas singularidades. En este sentido, “unidad” no indica
tanto el momento final o culminante - “el producto” - de la trayectoria
cognitiva, sino mas bien un camino, un método de conocimiento que,
precisamente al dejarse guiar por la urgencia de una comprensién total
de la realidad, logra comprender de manera significativa también la sin-
gularidad misma.

Dentro de la correlacién fundamental y viva que une el todo y la
parte, desde las entrafias de la experiencia de fe, también es posible
llegar a una profundidad de inteligencia que tiene que ver con la ver-
dad de quien busca el sentido de lo real: «un conocimiento — escribe
Ratzinger — que no se refiere al funcionamiento de algo, sino ala verdad
de nuestro propio ser».? Todo ello situa al creyente ante una conciencia
particular: la adquisicién del sentido de la realidad, que se alcanza a tra-
vés de una mirada unitaria, no es fruto de una operacién conceptual del
creyente, sino que tiene que ver, ante todo, con la acogida de un senti-
do que le llega desde fuera y que, al alcanzarlo, le revela su verdadera
identidad. La “verdad"” no se reduce, pues, a la adquisicién de un bagaje
de nociones preestablecidas (fruto de una comprensién errénea de la
objetividad), ni a algo que el individuo puede conquistar por sus pro-
pios medios como objetivo a alcanzar (fruto de una comprensién igual-
mente errénea de la subjetividad), sino que representa, mas bien, un
auténtico acontecimiento de sentido, con el que se abre para la persona,
en su individualidad y relacionalidad, el camino hacia una comprensién
integral de su propia existencia y de la realidad en la que esta insertada
y con la que mantiene una relacién constitutiva.

7 ). RATZINGER, Natura e compito della teologia. Il teologo nella disputa contemporanea:

storia e dogma, Milano, Jaca Book, 1993, 53-54.

8  RATZINGER, Natura e compito della teologia, 53.

13



HEN EDITORIAL/EDITORIALE/EDITORIAL

La verdad, por lo tanto, no puede coincidir con una abstraccién
conceptual, fruto de la especulacién, sino que llega a cada hombre y
mujer desde lo mas profundo de su existencia, entregandose en sus fra-
giles manos, sin dejarse nunca atrapar, enjaular ni manipular por ellas.
De este modo, se hace accesible a la criatura a través de su experien-
cia cotidiana, pidiendo, precisamente asf, a su interlocutor que la acoja
siempre en términos de «correspondencia». Es decir, como sintetiza
Joseph Ratzinger: «Sélo podemos reconocer aquello con lo que hay co-
rrespondencia en nosotros».’

Se trata, pues, de recuperar un conocimiento que tenga en cuen-
ta simultdneamente tanto la unidad del saber como la verdad, ambas
profundamente en crisis en el panorama cultural actual, dominado tan-
to por particularismos como por los residuos fragmentarios de aquellas
cosmovisiones que no han demostrado estar a la altura del hombre ni,
por tanto, de la historia. Y es precisamente desde el interior de este ne-
cesario replanteamiento del pensamiento desde el que, dentro de cada
disciplina concreta, cabe preguntarse si no es necesaria una “reforma”
de la propia forma de pensar.

Pero, ;qué se entiende por “reforma”, un término tan utilizado
en diversos ambitos del conocimiento que corre el riesgo de perder
su significado? ;Coincide acaso con el simple cambio, en términos de
una especie de adaptacién progresiva al presente, o se configura, por
el contrario, como el retorno a algo anterior, de lo que hoy sélo queda
el recuerdo? ;Y puede la mera dialéctica entre “progresar” y “regresar”
hacer comprensible el profundo dinamismo de una reforma que debe
poder involucrar, ante todo, la forma de pensar? El segundo nimero
de la revista Fidei Communio intenta responder a estas preguntas. Al
reconocer la necesidad de iniciar una reflexién sobre la forma de com-
prender su objeto de estudio, los autores, pertenecientes a diferentes
areas disciplinarias (teologia fundamental, eclesiologia e historia de la
Iglesia), intentan llevar a cabo, a partir de una mirada a la especificidad
de su area tematica, una reflexién sobre aquella misma como posibili-
dad de “reforma”: una oportunidad no sélo para redescubrir su propia
forma de interpretar el objeto de estudio, sino también para dejarse
orientar por el propio objeto a redescubrir, en relacién con el tiempo
presente, los términos mds adecuados para su comprensién, tanto en

?  J.RATZINGER, Che cosa crede la Chiesa? Una introduzione al Catechismo della Chiesa Cat-

tolica, in Quaderni - Nuova Serie del Sinodo Romano 2 (1993), 67-73, aqui 69 (La fede
della Chiesa di Roma).

14



ALESSANDRO CLEMENTZIA, Repensar el pensamiento lElE

sentido descriptivo (dimensién explicativa) como exploratorio (dimen-
sién heuristica). De este modo, desde el interior de cada disciplina, se
avanza una propuesta concreta sobre el significado que puede asumir
el término “reforma” y qué reforma del pensamiento es realmente ne-
cesaria hoy en dia, o al menos posible de llevar a cabo, para responder
- cada uno desde su propio ambito de conocimiento — a los retos de la
contemporaneidad.

La primera parte de este segundo niimero cuenta con seis en-
sayos articulados de la siguiente manera: Los paradigmas de la razén
en el panorama filoséfico (César lzquierdo); Fede, esperienza, ragione:
per una teologia dell’/nell’esperienza (Elia Carrai); Reformatio Ecclesiae,
prospectiva y perspectiva teoldgica (Miguel Angel Ntfiez Aguilera); Sino-
dalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzin-
ger (Alessandro Clemenzia); De la nécessité d’une théologie de I'histoire
(Jean-Robert Armogathe); L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la
sua necessita (Roberto Regoli).

A continuacién, en la segunda parte, tiene lugar un foro en el que
se presenta el volumen eclesioldgico de Carlo Fantappig, titulado: Me-
tamorfosi della sinodalita. Dal Vaticano Il a papa Francesco (Marcianum
Press, 2023), que incluye dos articulos, de Vito Impellizzeri y Geraldina
Boni.

15






LOS PARADIGMAS DE LA RAZON
EN EL PANORAMA FILOSOFICO

mum César Izquierdo

FIDEI ComMuNIO 2025

Anno | / Numero 2
pp. 17-41

ABSTRACT B The article presents six paradigms, interpreted as models, of reason or
rationality: theoretical-scientific reason; vital reason, according to Ortega y Gasset; prac-
tical reason; historical rationality; open and expanded reason; and theological rationdality.
Previously, four states of reason are proposed: separate, pure, absolute, and “lazy”.

KEYWORDS M Rationality - Models of reason — Relationship between faith and reason -
Open and expanded reason — Theology

CESAR IZQUIERDO

Professore ordinario emerito di Teologia fondamentale presso la Facultad de Teologia, Uni-
versidad de Navarra, Pamplona, Espafia.
cizquier@unav.es

FIDEI COMMUNIO mmm 2025/ Anno | / Numero 2 m DOI: 10.12875/FC252001 17






Contar con las claves que permiten comprender un texto es un requisi-
to del que no se puede prescindir. En este trabajo, dos observaciones
preliminares proporcionan las claves de comprension.

La primera es para advertir que aqui se hace derivar la nocién
de paradigma a la de modelo. No son exactamente lo mismo porque el
paradigma es mas universal y abstracto que el modelo, pero preferimos
hablar de modelos porque los modelos se ajustan mejor a la realidad de
la razén, mientras que los paradigmas, si se usan en el sentido riguroso
de Kuhn, son mas apropiados para sistemas cientificos globales. En todo
caso, si los paradigmas incluyen, segtin Kuhn, una “matriz disciplinaria” y
un componente sociolégico,’ no es dificil observar que en los modelos
se hallan presentes ambos, y especialmente, el segundo elemento, el
componente socioldgico. Por modelo entendemos no una forma ideal a
priori que se realiza en lo concreto, sino un «tipo» general en el que se

' Kuhn presentd los paradigmas en T.S. KUHN, The Structure of Scientific Revolutiosns, Chi-

cago, University of Chicago Press, 1962. Quince afios més tarde, Kuhn reconocia que
las interpretaciones de la nocién de paradigma se habian multiplicado (se refiere hasta
a veintidds diferentes) de forma que la nocién habia dejado de ser clara. En “Second
Thoughts on Paradigms” (en: T.S. KUHN, The Essential Tension: Selected Studies in Scien-
tific Tradition and Change, Chicago, University of Chicago Press, 1977) expresé lo que
entendia por paradigma y, para evitar confusiones propuso una alternativa. «A para-
digm is what the members of a scientific community, and they alone, share. Conversely,
it is their possession of a common paradigm that constitutes a scientific community of a
group of otherwise disparate men» (p. 294). Kuhn propone utilizar, en lugar de para-
digma «the phrase “disciplinary matrix”, “"disciplinary” because it is the common posses-
sion of the practitioners of a professional discipline and “matrix” because it is composed
of ordered elements of various sorts, each requiring further specification» (KUHN, The
Essential Tension, 297).

19



EEE CFSAR IZQUIERDO

sintetizan y esquematizan casos concretos del uso de la razén, con sus
multiples variantes. Los modelos, aunque no excluyen radicalmente la
abstraccién, no son, sin embargo, resultado de ella, sino mas bien deri-
van de un cierto método inductivo y sociolégico aplicado al tipo de que
se trate; en este caso, a los modos como se ha concebido y presentado
la razén a lo largo del tiempo.

La segunda observacién es para manifestar que en este articulo
no nos interesamos por los modelos de la razén en si mismos, sino en
cuanto se relacionan de una forma u otra con la fe y la revelacién cris-
tianas; o si se prefiere, con la racionalidad teoldgica. Esta relacién no es
accidental ni periférica a la misma razén, sino que le afecta de lleno en la
medida en que, segtin como se relacione con la fe, el objeto propio de
la razén se empequefiece o se agranda. A esto se referia san Juan Pablo
Il cuando afirmaba en Fides et ratio (FR): «La razén, privada de la apor-
tacion de la Revelacién, ha recorrido caminos secundarios que tienen el
peligro de hacerle perder de vista su meta final».2

Se ha generalizado la adjetivacién de la razén sin demasiados
escripulos. A la distincién entre razén pura y razén practica de Kant,
le ha sucedido la razén dialéctica de Hegel, la razén histdrica, la razén
cientifica, la razén matematica, la razén comunicativa, la razén poética,
la razén vital, la razén perezosa,’ la razén transcendental (Zubiri), etc.
Tantas especificaciones de la razén son, quizds, un sintoma de que se
ha convertido en su propio objeto: razén que razona sobre ella misma
dando lugar a meta-discursos que ya no garantizan que se dirijan a la
verdad, sino que apenas superan el plano metodoldgico. Frente a todas
esas distinciones, aqui se propone una comprensién de la razén que es
la que se ha mantenido durante siglos, hasta la modernidad. La razén es
la facultad humana que se emplea en conocer la verdad de las cosas y,
en consecuencia, aspira a llegar a la realidad. Ese principio sera tildado,
sin duda, de ingenuo porque parece no hacerse cargo de la critica a la
que, desde Descartes y, sobre todo, desde Kant, ha sido sometida la
razén. Siendo conscientes de ello, en lo que sigue se afrontara esa criti-
ca, pero con el convencimiento de que ese postulado no es pre-critico

2 S.JuAN PaBLO II, Enciclica Fides et ratio (14 settembre 1998), n. 48. Un poco més ade-
lante, afiade: «Esta apertura al misterio, que le viene de la Revelacién, ha sido al final
para él la fuente de un verdadero conocimiento, que ha consentido a su razén entrar
en el dambito de lo infinito, recibiendo asi posibilidades de compresién hasta entonces
insospechadas» (FR 51).

J. FERRATER MORA, Tipos de razén, en Diccionario Filosdfico, Buenos Aires, Sudamericana,
1964, 530.

3

20



Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico HEE

sino que ha sido corroborado por la confrontacién con los argumentos
filosoficos que se le han opuesto desde diversos sistemas modernos de
pensamiento. Esta afirmacién es un postulado a partir del cual se esta en
condiciones de juzgar las diversas formas como se ha comprendido la
razén a lo largo de los ultimos siglos.

Antes de abordar los modelos de razén, es conveniente desarro-
llar brevemente lo que puede designarse como estados de la razén. Es-
tos estados de la razén no dependen del objeto al que la propia razén
se dirige — aunque el objeto no era ajeno a la evolucién que experimen-
té la misma razén - sino de la propia autocomprensién de la razén que
se reconoce como tal en un determinado ejercicio y no en otro.

M 1. Estados de la razén

La razén, en cuanto facultad especifica de conocimiento, es distinta de
los sentidos, de los que, por otra parte, depende. A partir de ellos, la
razén conoce la verdad de las cosas, mas alla de las sensaciones que
aquellos ofrecen. Al ejercicio de la razén lo llamamos racionalidad, que
es la caracteristica del modo humano, regido por el orden de la razén,
de conocer la verdad y de progresar en ese conocimiento. Precisamen-
te la relacion con la verdad es el elemento definitivo porque existe una
mutua relacién e incluso determinacién entre ellas: segtin como se con-
ciba la razén, se entenderd también la verdad, y viceversa.

El tiempo del realismo clasico que no veia especiales problemas
entre la razén y la verdad se quebré en la edad moderna con la intro-
duccién de la critica. A partir de Descartes, la razén se convirtié en su
propio objeto al verse la realidad sustituida por el conocimiento. De
ese modo, la razén fue adquiriendo caracteristicas distintas que dieron
lugar a diversos estados de la razén. En el fondo, operaba la distincién/
relacién entre naturaleza y espiritu que en la modernidad se ven como
heterogéneos, sin posibilidad de integracién. La razén ve su campo de
accién en la naturaleza y tiene dificultades para referirse al espiritu.

Entre los siglos XVIl y XIX, los tres estados principales de la razén
fueron los que respondian a una razén separada, a una razén puray a
una razén absoluta. A ellos nos referiremos ahora, incluyendo al final un
ultimo estado que es la razén “perezosa”.

Descartes introdujo la separacién de lo real entre res cogitans y res ex-

tensa a la que correspondia una razén también separada. La heteroge-
neidad en las facultades tenia, pues, su reflejo en la heterogeneidad de

21



EEE CFSAR IZQUIERDO

la realidad. La realidad no se considera como algo continuo y unitario,
sino que se halla estructurada en diversas naturalezas entre las cuales
puede existir una relacién de mayor o menor proximidad, pero siem-
pre de separacién. En el racionalismo que arranca del filésofo francés,
la atribucién de méaxima realidad corresponde a lo racional entendido
more geometrico, como lo universal y necesario, mientras que todo lo
que ante la razén humana no aparece como tal, es considerado como
algo distinto, separado, con una separacién que se convierte en subor-
dinacién: hay realidades mds “reales” que otras. Al final, se descubre
que sdélo se reconoce verdadera realidad aquello que puede ser some-
tido a medicién y célculo. Lo demas, lo que no puede ser pensado de
esta manera, existe casi como un residuo.*

La fe, que representa lo constitutivamente irreducible a demos-
tracién, entra asi en el mundo de lo "no racional”. La exclusién de toda
relacién de la fe con la razén provocé reactivamente en algunos auto-
res creyentes un rechazo de la razén a la que vefan como una instancia
fundamentalmente critica y excluyente. Esta reaccién llevé a la posicién
fideista, que es la de quienes pretenden fundar la consistencia de la fe
sobre el hundimiento de la razén a la que no se reconoce capacidad de
acceder a la verdad. La opcién fideista en su forma pura manifesté mas
tarde su influjo en formas de fideismo mas débiles.

Tras la racionalidad separada, advino la racionalidad pura que
se nutre del racionalismo y del empirismo, y cuyo representante carac-
teristico es Kant. En Kant, la separacién entre naturaleza y espiritu da
lugar a una razén pura hermética que sélo se pronuncia si cuenta con
experiencia y necesidad. Todo lo que no es susceptible de experiencia
y concepto no pertenece a la razén pura, no puede considerarse como
real para la razén. Entre las realidades inalcanzables para la razén estan
Dios, el alma y el mundo que son, a lo mas, “ideas regulativas”, pero no
objeto de larazén pura. Distinta de la razén pura y separada de ella esta
la razén practica, con su dinamismo interior que regula la moralidad de
los actos. Razén pura y razén practica son independientes, coexisten
con tendencias mutuamente destinadas, pero de antemano se saben
incomunicables. Para que aparezca la fe, la razén tiene que abandonar
su puesto;” es decir, hay entre ellas una incompatibilidad légica.

*  C.IzQuUIERDO, Creer y saber: la autoridad de la verdad, en J. ARANGUREN - JJ. BOROBIA
— M. LLucH (ed.), Fe y razdn. Actas del | Simposio Internacional fe cristiana y cultura con-
tempordnea, Pamplona, Eunsa, 1999, 330-332.

Asi escribe Kant en el Prefacio a la segunda edicién de la Critica de la razén pura (1787):
«He tenido que limitar el saber para hacer sitio a la fe»; orig. aleman en I. KANT, Kritik

22



Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico Rl A

Con Hegel, la razén conoce una nueva fase: la racionalidad ab-
soluta, que trata de recomponer la unidad de la razén por medio de
la dialéctica. Ahora, la identidad entre pensar y ser es total, de forma
que, segun el conocido principio hegeliano, lo racional es real y lo real
es racional. Esta identificacién lleva a entender lo real como un devenir
absoluto movido por el esquema de afirmacién, negacién y sintesis su-
peradora. La razén hegeliana es la del Espiritu en perpetua evolucién,
que conoce y da lugar a todo, desde lo material mas insignificante has-
ta los mismos misterios cristianos de la Trinidad y la encarnacién del
Verbo, entendidos ahora no como misterios sino como el despliegue
necesario del Espiritu absoluto. La racionalidad absoluta incluye tam-
bién la historia como un momento del proceso necesario que sigue el
Espiritu, y viene a ser la plasmacién fenoménica del mismo esquema dia-
léctico que estructura cada momento de la evolucién. La historia es un
momento del devenir necesario del Espiritu que se dirige siempre hacia
formas mds plenas de ser hasta llegar a la totalidad escatolégica de sus
realizaciones. Claro estd que esta historia no es ya una realizacién de la
libertad, sino la pura manifestacién, esencialmente relativa a su propio
acontecer, del devenir necesario del Espiritu.

A la "razén perezosa” se refirié ya Platén en su didlogo Mendn,
en el que el personaje de Mendn se resiste a buscar conocimiento por
creer que es inutil, y en consecuencia renuncia al esfuerzo de indagar
qué es la virtud. Menén inicialmente desea una respuesta facil y definiti-
va de Sécrates, mientras que este responde con una invitacién a superar
esa inercia a través de la reminiscencia y el esfuerzo dialéctico.®

En la edad moderna ha sido Kant quien se ha referido a la razén
“perezosa” (ignava ratio, faule Vernunft). La "razén perezosa” es la que
considera “su investigacién de la naturaleza, dondequiera que se en-
cuentre, como absolutamente completa, y la razén se va asi a descansar
como si hubiera terminado completamente su tarea».” Un ejemplo de
razén perezosa seria «emplear la idea de un ente supremo no de ma-
nera meramente regulativa, sino de manera constitutiva (lo que es con-

der reinen Vernunft, B-Vorrede, in Kants gesammelte Schriften, Bd. 3, KONIGLICH PREU-
SSISCHEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN (ed.), Berlin, Reimer, 1904, 19.
6 PLATON, Mendn, 80 d-e, A. Ruiz DE ELVIRA (ed.), Madrid, Centro de Estudios Constitu-
cionales, 1994, 21.
I. KANT, Critica de la razén pura, B717: «Der erste Fehler, der daraus entspringt, daB
man die Idee eines héchsten Wesens nicht bloB regulativ, sondern (welches der Natur
einer Idee zuwider ist) konstitutiv braucht, ist die faule Vernunft (ignava ratio)» (I. KANT,
Kritik der reinen Vernunft, in Kants gesammelte Schriften, Bd. 3, 454-455).

23



EEE CFSAR IZQUIERDO

trario a la naturaleza de una idea)».® En consecuencia, serfa un ejemplo
de razdn perezosa invocar a Dios en la ciencia en lugar de las causas
naturales o de una explicacién causal-mecanica.

La razén perezosa abandona el dinamismo unitario de la com-
prensidn teleoldgica de la naturaleza para recurrir directamente a cau-
sas metafisicas. De este modo renuncia a su autonomia, abandona la
serie unitaria de causas fisicas y realiza un salto ilicito al &mbito supra-
sensible. Facilmente se desliza hacia la supersticién, que no es una forma
de fe sino un sucedaneo de ésta.’

La renuncia al uso de la razén por desconfianza o pereza es, sin
duda, fruto de la decadencia de la virtud y del abandono a lo sensible
o a la inaccién. Asi se cae en el fanatismo, en los prejuicios, en la cre-
dulidad y en la irracionalidad. Pero, la concepcién kantiana de la razén
perezosa tiene un sentido diferente, porque es una muestra del agnos-
ticismo metafisico que no admite la incursién de la razén en cuestiones
que no estén sujetas al dominio que se adquiere por la experiencia y
el concepto. Curiosamente, el agnosticismo de la razén ha provocado
una reaccién opuesta dando lugar a otra forma de razén perezosa: se
trata ahora del fideismo teoldgico para el que sélo la fe en la revelacién
divina garantiza el acceso a la verdad, mientras que se debe desconfiar
de larazén y, en consecuencia, renunciar a su uso.

B 2. Modelos de razén

Tras los estados de la razén que indican la autocomprensién de la razén
y sus reglas de actuacién, examinamos ahora los modelos de razén o
racionalidad determinados inmediatamente por su objeto propio. Hay,
sin embargo, que afiadir que, aunque los diversos modelos de racionali-
dad se definen a partir del objeto actual o posible al que se dirige, tam-
bién influyen en su configuracién como racionalidad aquello que exclu-
ye o considera a un nivel distinto del racional. Lo que la razén considera
ajeno a su naturaleza la delimita a ella desde fuera. Asi sucede, de mane-
ra especial, con la revelacién y la fe cristiana que, al resultar inasumibles
para algunos de esos modelos de racionalidad, acaban determinando

8 | KaNT, Critica de la razén pura, B717; orig. alemén en I. KANT, Kritik der reinen Vernunft,

B-Vorrede, in Kants gesammelte Schriften, Bd. 3.
Cf. PJ. TERUEL, La nocidn de prejuicio en la obra de Immanuel Kant, en Anales del Semi-
nario de Historia de la Filosofia 30 (2013), 469.

9

24



Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico Rl A

aspectos de esta razén que debe ser capaz de ofrecer una alternativa a
las respuestas que ofrece la fe, pero sin contar con ella.

B 2.1. Razdn tedrico-cientifica

La racionalidad cientifica es la que sigue un método experimental-de-
ductivo, aplica la matematizacién en el mayor grado posible, formula
hipdtesis que pone a prueba y llega a una conclusién verificable o que
supone un progreso respecto a lo anterior. Por su misma naturaleza,
el campo de las ciencias es el del mundo observable, por tanto, aquel
constituido por material sujeto a observacién, control, dominio y trans-
formacién. El método riguroso que se impone la razén cientifica exclu-
ye, de entrada, el principio de autoridad en el conocimiento (lo cual
no impide que se reconozca la de los “expertos”),’® y, en cambio, se
basa en un uso reconocido de la racionalidad, dando razones de las
afirmaciones que hace y pidiéndolas a los demas, y sin tener principios
ni presupuestos inamovibles. El no cumplimiento de cualquiera de estas
condiciones sitta fuera del &mbito racional a cualquier pretendido sa-
ber. De este modo, la delimitacién de lo racional conlleva la exclusién de
todo lo que vaya mas alla de la observacién y el calculo.

Un defensor de esta racionalidad tedrico-cientifica es el pensa-
dor italiano ateo P. Flores d'Arcais que ha dado a conocer sus teorfas en
muchos escritos. Para nuestro propésito es de especial interés la postu-
ra que expresa en el didlogo que, sobre esta cuestién, mantuvo con el
tedlogo y cardenal A. Scola."

«Razén y fe son mutuamente incompatibles. Aut fides aut ratio,
afirma rotundamente Flores, aunque a continuacién afiade: «Natural-
mente todo depende de lo que se entienda por razén o racionalida-

MJ. FRAPOLLI, ¢De qué hablan dios y el césar? El papel de los estudios de Teologia en
la Universidad Publica, en Proyeccion 59 (2012), 460: «Si el debate es genuino y las
posiciones honestas hay que buscar razones no prejuiciosas y esto significa ver qué es
lo que los expertos entienden por ‘conocimiento’ (en cualquier teoria del conocimiento
que se proponga con pretensién de generalidad), lo que los expertos llaman ‘verdad'
(en cualquier teoria de la verdad que se proponga con pretensién de generalidad), lo
que los expertos llaman ‘racionalidad’ (en cualquier teoria de la racionalidad que se
proponga con pretensién de generalidad) y lo que los expertos llaman ‘evidencia’ (en
cualquier teorfa de la justificacién que se proponga con pretensién de generalidad)».
A. SCOLA — P. FLORES D'ARCAIS, ;Dios? Ateismo de la razén y razones de la fe, Madrid,
PPC, 2010; cf. P. OpIFREDDI, Buscando la verdad. Cartas y conversaciones con Benedicto
XV, Bilbao, Mensajero, 2023.

25



EEE CFSAR IZQUIERDO

d»."? Tras excluir que esa racionalidad sea la de Hegel para quien Dios
serfa el Unico “objeto” digno de reflexién filosdfica, el fildsofo italiano
defiende una “razén en su sentido mas restringido e histéricamente de-
terminado, es decir, la razén légica-empirica-cientifica”. Esto supone la
validez de las "verificaciones” cientificas y el uso de las reglas légicas en
el desarrollo de una argumentacién. «Cada uno de nosotros atribuira
después a la palabra «razén» también otro significado, pero la validez
de la ciencia + ldgica creo que constituye un denominador comtn»."

Con esta base, Flores da la vuelta a la afirmacién de Sécrates de
que “sabemos que no sabemos”, que hoy seria, afirma, una excusa para
no afrontar la realidad, y defiende que sabemos todo: «sobre la base
de reconstrucciones cientificas extraordinariamente corroboradas ya
hemos obtenido respuestas a las grandes preguntas metafisicas del pa-
sado: quiénes somos, de dénde venimos (y, en cierto sentido, incluso,
qué podemos esperar)».

Sabemos cémo ha nacido el universo, cémo ha evolucionado, los infi-
nitos momentos en que podria haber evolucionado diversamente, es
decir, el peso radical que tiene la contingencia o el azar en todo aquello
que ha marcado la evolucién del universo. La vida organica surgié en un
determinado momento por azar, pero podria no haber nacido. El azar
(es decir, mutaciones que no estaban «escritas» en ninguna parte y en
cuyo lugar hubieran podido realizarse mutaciones muy diversas), por
tanto, como elemento fundamental y continuo de esa evolucién es el
que, finalmente, ha hecho nacer al hombre.™

A nadie escapan las consecuencias de la afirmacién “lo sabemos
todo”. Si alguien se atreviera a decir que tiene preguntas que van mas
alla de lo que la ciencia le dice y que, por tanto, no cree saberlo todo,
puede ser acusado inmediatamente de ignorante y atrevido por desa-
fiar el principio de que lo sabemos todo. Pero entonces, esta raciona-
lidad cientifica adquiere caracteristicas totalitarias, al no poder admitir
que alguien no se conforme con datos, cantidades y conexiones nece-
sarias.

Se pone asi de manifiesto que el hombre tiene el derecho -y el
deber — de no resignarse a aceptar décilmente lo que otros le quieren
imponer, y a tratar de conocer un ambito diferente en el que hay que

12 ScoLA - FLORES D'ARCAIS, ¢Dios? Atefsmo de la razdn y razones de la fe, 14.

13 ScoLA - FLORES D'ARCALIS, ¢Dios? Ateismo de la razén y razones de la fe, 15.
4 ScoLA - FLORES D'ARCAIS, ¢Dios? Atefsmo de la razdn y razones de la fe, 16.

26



Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico HEE

arriesgarse a que no todo sea dado con total claridad. En el didlogo
con Flores d'Arcais, Angelo Scola propone al menos cinco formas di-
ferenciadas e irreductibles de racionalidad: teérico-cientifico (ciencia),
tedrico-especulativo (filosofia/teologia), practico-técnico (tecnologia),
practico-moral (ética) y tedrico-practico-expresivo (poética). «Por esto
mismo y muy oportunamente Benedicto XVI invoca continuamente el
respeto a la “amplitud” de la razén, articulada en la pluralidad de sus
capacidades y funciones y, por tanto, ni arbitraria ni indiferenciada, so
pena de caer en la fragmentacién del sentido».'

Los interrogantes que desafian a la ciencia muestran la necesidad
de ir més alla, de abrirse a manifestaciones de la realidad que no se
atienen a los fenémenos y a las conexiones necesarias. Esas preguntas
plantean que la racionalidad humana se abra a un horizonte de realidad
que la supera completamente, lo cual significa que para acceder a él es
preciso renunciar a toda pretensién de dominio, y ponerse en disposi-
cién de acoger aquello por lo que preguntamos pero que no esta dis-
ponible para la pura capacidad de la razén humana.' En otras palabras,
se plantea la necesidad de que la racionalidad se amplie para poder
dirigirse a su objeto propio sin reduccionismos. No es facil, sin embargo,
que una racionalidad cientifica, como la que plantea Flores, sea sensible
a esa necesidad, sino que tratara de explicar “cientificamente”, de diluir,
la rica realidad personal.

Una explicacién “cientifica” de la esfera interior de la persona ne-
cesariamente acaba desvalorizdndola. El relieve de la existencia, de la
persona en su originalidad y en su relacionalidad, de su afectividad y ca-
pacidad de entrega, de sus pasiones y de sus reacciones imprevisibles,
en una palabra, su concreta e irrepetible existencia, todo en definitiva
tiende a ser sometido a una explicacién total de manera que desapa-
rece el enigma o misterio consustancial a la existencia humana. Esta ra-
z6n que examina “cientificamente” lo humano va adquiriendo diversas
especificaciones que coinciden, todas ellas, en la fragmentariedad de
su objeto y, en muchos casos, en el caracter utilitario de su ejercicio.
Una consecuencia es que, al verse reducido el relieve personal a expli-
cacién “cientifica”, acaba en muchos casos siendo interpretado como
una expresion de patologia individual o colectiva (para el psicoandlisis,

15
16

SCOLA - FLORES D'ARCAIS, ; Dios? Ateismo de la razén y razones de la fe, 104-105.
Cf. C.1zQUIERDO, La luminosa oscuridad de la fe Los misterios cristianos, Pamplona, Eunsa,
2012, 35.

27



EEE CFSAR IZQUIERDO

por ejemplo), o de alienacién (social o al menos sociolégica: marxismo
y capitalismo).

La racionalidad que excluye a la fe es una racionalidad cuyo obje-
to unico es lo demostrable y verificable, es decir, la racionalidad cienti-
fica caracterizada por el principio de evidencia: solo es racional lo que
es evidente cientifica o mateméticamente. Por su misma naturaleza, el
campo de las ciencias es el del mundo observable; por tanto, el material
sujeto a observacion, control, dominio y transformacién. La razén va ad-
quiriendo diversas especificaciones, y se presenta como razén técnica,
instrumental, y de otras formas, coincidentes todas ellas, en la fragmen-
tariedad de su objeto y, en muchos casos, en el caracter utilitario de su
ejercicio. El paradigma de la racionalidad es ahora, en muchos casos, la
inteligencia artificial, la robotizacién. Pero el hombre mantiene irreme-
diablemente viva su resistencia a ser objeto solamente del pensamiento
cuantitativo; no admite ser considerado ni como un robot ni como un
simple algoritmo.

Lo opuesto a una racionalidad que excluye a la fe es una fe que
excluye a la racionalidad. Aunque no lo parezca, también esta postura
fideista es una forma de racionalidad. Como se ha observado anterior-
mente, el rechazo de la racionalidad de la fe por parte del fideismo serfa
un caso andlogo a la razén perezosa de Kant. Al tener en la fe la respues-
ta ultima a la pregunta por la verdad, no tiene sentido seguir contando
con la razén.

B 2.2. Razén vital de Ortega y Gasset

Tras un periodo kantiano, Ortega observé que la razén pura permitia el
avance de las ciencias naturales, pero no hacia lo mismo con las ciencias
humanas. Quiso superar el problema haciendo «tanto una reforma del
concepto de razén como un proceso de autentificacién de la vida»."”
Llegé asi a observar que no existe un “yo” separado del mundo real,
sino una interrelacién del hombre con la realidad. La prioridad no es
del yo ni de las cosas, sino de la vida, del “yo” con las cosas. Asi llegé a
un modo distinto de concebir la razén como razén vital (raciovitalismo).
Esta razén se mueve en lo singular, en lo concreto, y se distingue de la
razén abstracta por estar dirigida hacia la accién inteligente teniendo en

7 P. CErRezo GALAN, José Ortega y Gasset y la razén prdctica, Madrid, Biblioteca Nueva,

2011, 181.

28



Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico Rl A

cuenta las metas vitales, es decir, la problematicidad y los objetivos del
hombre real instalado en la existencia.'

La razén vital se plantea a la luz de las etapas anteriores de la
razén. Estas etapas son la razén formal, la razén matematica, la razén
fisica o material y la razén histérica. Cada etapa es una ampliacién de la
razén tal como la entiende la etapa anterior. La razén matemética, por
ejemplo, que supone la légica formal pura, no es mas que una especie o
forma de la razén y de ninguna manera se la puede considerar como la
forma mas excelsa de razén. A su vez la razén fisica supone la matemati-
cay laldgica, y tampoco ella es la razén. La razén histérica por su parte
supone a las anteriores. La razén vital viene después de todas las formas
de razén anteriormente enumeradas, y las supera a todas. Hay una ex-
cepcién con la razén histérica que, desde otro punto de vista, tiene a la
razén vital como fundamento.”

Ortega afirma, frente al escepticismo, la fe en la verdad como un
hecho radical de la vida humana; y a la vez, que la verdad ha de estar
de acuerdo con las exigencias y necesidades de la vida. La razén vital,
que no es, propiamente, una razén entre otras sino mas bien «la vida
misma en su funcién de comprender, de dar razén, instrumentum red-
dendi rationem»,*° es la que puede abarcar mejor toda la realidad, sin
reduccionismos. Es la que permite orientarse, «saber a qué atenerse».?'

La razén vital de Ortega ha suscitado reacciones opuestas. Julian
Marias ve en ella una «razén rigurosa, capaz de aprehender la realidad
temporal de la vida. La razén vital es ratio, logos, riguroso concepto»,
ajena totalmente a todo irracionalismo.?? Otros autores se han manifes-
tado radicalmente criticos, no siempre con argumentos sélidos.” Para
Ortuzar, la pretendida sintesis entre realismo y racionalismo no logra
superar la inmanencia de la razén que se ve reducida a la estimativa o

8 M. CAsTRO TURBIANO, Ortega y Gasset y el tema de la razén, en Revista Cubana de Filo-
sofia 4 (1956), 74. Accesible en: https://www.filosofia.org/hem/dep/rcf/n13p072.htm.

% CasTRO TURBIANO, Ortega y Gasset y el tema de la razén, 84.

20 . MARIAS, Ortegaq, Il. Las trayectorias, Madrid, Alianza, 1983, 212.

2 «Yo necesito saber a qué atenerme con respecto a las cosas de mi circunstancia. Este es
el sentido verdadero, originario del saber: saber yo a qué atenerme. El ser de las cosas
consistiria, segun esto, en la férmula de mi atenimiento con respecto a ellas» (J. ORTE-
GA Y GASSET, En torno a Galileo, en Obras completas, V, Madrid, Revista de Occidente,
1970, 85).

22 | MARIAs, Historia de la filosofia, Madrid, Alianza, 2008, 407.

2 (Cf. ). MARias, Ortega y tres antipodas. Un ejemplo de intriga intelectual, Buenos Aires,
Revista de Occidente, 1950; en el que el autor responde a lo que considera criticas a
Ortega fundadas en manipulaciones de sus textos, por parte de algunos autores, sobre
todo de la Comparifa de Jests (MARIAS, Ortega y tres antipodas, 14).

29



EEE CFSAR IZQUIERDO

cogitativa y sigue anclada en una filosofia del sujeto. Este autor ve, asi-
mismo, en el pensamiento de Ortega una forma “algodonada” de ateis-
mo, aunque el fundamento para esta acusacién es muy débil.**

B 2.3. Razén practica

La racionalidad, tal como la hemos considerado hasta ahora, se ocupa
del conocimiento de las cosas, del cémo son y cémo las ideas que las re-
presentan se relacionan entre ellas. Pero el hombre no solo conoce, sino
que también actia y la razén tiene mucho que ver con el modo como
el hombre acttia. Ahora entran en juego otras nociones distintas de la
verdad, necesidad y conocimiento intelectual. Hay que contar con las
nociones de bien, finalidad, deber, moralidad, etc. Todo ello constituye
el objeto de la razén practica que se interesa por cémo se ha de actuar
rectamente y, por lo mismo, del razonamiento moral o practico.

Ahora bien, ¢la razén practica es verdaderamente una forma de
racionalidad, o es algo separado o ajeno a la razén especulativa o cien-
tifica? Las respuestas sélo pueden ser dos: afirmativa, en el sentido de
que esta en juego la tnica razén del hombre o negativa, porque se con-
sidera que es un ambito distinto de la razén estrictamente considerada.
En el segundo caso, se abren otras posibilidades de lo que llamamos
moralidad de los actos humanos, desde la posicién de quienes niegan la
dimensién moral de la accién hasta quienes la reducen a sentimientos o
aresultados practicos.

Hablar de la razén practica remite a Kant y su Critica de la razén
prdctica. Pero la razén practica no es algo que se haya analizado por
primera vez por el regiomontano, sino que tiene una historia de siglos.
Aparece en santo Tomas de Aquino y antes aun en Aristételes. La pri-
mera diferencia en el modo de entender la razén practica por santo To-
mas y por Kant esta en que para el primero la razén practica responde

2 Ortuzar cita, a este respecto, lo afirmado en J. ORTEGA Y GASSET, Introduccidn a una

edicién de sus obras, en Obras completas, VI, Madrid, Revista de Occidente, 1983, 348;
«Cuando nos hacemos la ilusién de que pensamos o queremos algo sub specie aeterni-
tatis, nos la hacemos por necesidad circunstancial. La idea de eternidad, del ser incon-
dicionado, ubicuo, brota en el hombre porque ha menester de ella como contraposto
salvador a su ineludible circunstancialidad» (M. ORTUZAR, La «razdn vital» de José Or-
tega y la razén natural, en Salmanticensis 3 [1956], 239). Sobre la presencia de Dios en
la obra de Ortega, cf. J. MARiAS, Acerca de Ortega, Madrid, Revista de Occidente, 1971,
116-117.

30



Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico Rl A

a la tnica razén que tenemos, que puede ser especulativa o practica.?®
En Kant, en cambio, la razén practica formula auténomamente sus prin-
cipios, sin depender de la razén pura con la que, en tltimo término, no
se puede unir. En santo Tomds, la razén practica formula principios de
accién «secundum rationems,* mientras que en Kant la razén practica
es auténoma.

Lo propio de la razén practica es ordenar la accién para que al-
cance su finalidad propia.?” «La razén ha de poner orden en todos los
asuntos que atafien al hombre. Y en este sentido caen bajo la ley de
la razén todas las cosas que son susceptibles de una ordenacién racio-
nal».”® El “entendimiento practico, afirma santo Tomas, ordena lo apre-
hendido a la accién”, y la voluntad tiende a su objeto segtin el orden de
larazén. Este orden de la razén se descubre a partir de la experiencia de
la finalidad de las inclinaciones naturales del hombre.

Por otra parte, como el bien tiene razén de fin, y el mal, de lo contrario,
siguese que todo aquello a lo que el hombre se siente naturalmente in-
clinado lo aprehende la razén como bueno y, por ende, como algo que
debe ser procurado, mientras que su contrario lo aprehende como mal
y como vitando. De aqui que el orden de los preceptos de la ley natural
sea correlativo al orden de las inclinaciones naturales. Y asi encontra-
mos, ante todo, en el hombre una inclinacién que le es comin con todas
las sustancias, consistente en que toda sustancia tiende por naturaleza a
conservar su propio ser.”’

Es propio de la razén moral gobernar la accién para que alcance
su fin propio. Para ello, da reglas que dimanan de la razén. De esa ma-
nera, la accién buena se relaciona con el bien que se manifiesta como

% ToMAs DE AQUINO, Summa Theologiae, I-l, g. 91, a. 3, ad 3: «Ratio practica est circa
operabilia, quae sunt singularia et contingentia, non autem circa necessaria, sicut ratio
speculativa»; I-ll, g. 74, a. 7: «Ratio speculativa iudicat et sententiat de rebus intelligi-
bilibus, ita ratio practica iudicat et sententiat de agendis»; |, g. 79, a. 12: «Sicut ratio
speculativa ratiocinatur de speculativis, ita ratio practica ratiocinatur de operabilibus».,
TomAs DE AQUINO, Contra Gentiles, lib. 3, cap. 107, n. 7: «Bonum autem voluntatis est
in eo quod sequitur intellectum: sicut in nobis bonum est quod est secundum rationem,
quod autem est praeter hoc, malum est». Summa Theologiae I-Il, g. 18, a. 5 co. «Bonum
hominis est secundum rationem esse, malum autem quod est praeter rationems.

S. TomAs DE AQUINO, In Sent. lll, d. 33, g. 1, a. T qc. 2 co: «Sicut speculativa ratio dicitur
esse recta secundum quod se conformiter ad prima principia habet; ita etiam ratio prac-
tica dicitur recta ratio secundum quod se habet conformiter ad rectos finess.

2 Tomas DE AQUINO, Summa Theologiae, I-Il, . 94, a. 2, ad 3.

2 ToMmAs DE AQUINO, Summa Theologiae, I-Il, g. 94, a. 2.

26

27

31



EEE CFSAR IZQUIERDO

objeto y como fin de la accién. Esto cambia cuando ambos conceptos -
objetoy fin — dejan de tener en la modernidad el mismo significado que
le habfa sido dado anteriormente. Ya en Hume se dio una propuesta
moral que subvertia todo lo formulado por la razén practica. El filésofo
inglés redujo la razén a “"razén auxiliar” que no se ocupa de objetos y de
fines de la accidn, sino que simplemente busca los medios para los fines
que son sélo las inclinaciones del sujeto, sin preceptuar moralmente los
medios o fines. Negd, en consecuencia, la funcién practico-preceptiva
de la razén en relacién con la moralidad de las acciones.®

Por su parte, Kant busca un suelo firme, distinto de la razén pura,
para construir el edificio moral. Los postulados, el imperativo categd-
rico y demds categorias morales son la base para levantar un sistema
moral que, finalmente, no puede remitirse a algo distinto de la autono-
mia del sujeto. La razén practica kantiana es una construccién poderosa,
pero con un fundamento débil porque no estd arraigada en lo real, y no
puede, en consecuencia, aspirar a fundamentar una moral para todos.

La evolucién de la misma concepcién de la razén en la moder-
nidad llevé paulatinamente a des-objetivizar y des-finalizar la accién,
como consecuencia de los nuevos paradigmas de la razén cientifica.
«Mientras que antiguamente se concedia prioridad al objeto, y se asu-
mia que éste habia de proporcionar las claves para el método, en la
modernidad se invierte el proceso: se confia al método la certeza del
conocimiento, al tiempo que se opera un reduccionismo por el cual el
método de la matematica o de la fisica pasan a constituir el paradigma
del conocimiento cientifico».>' Desaparece la teleologia de las ciencias,
y el telos de la accidn se interpreta en clave subjetiva.

Consecuencia de ese proceso es que la razén practica va derivan-
do progresivamente a razén técnica, instrumental o calculadora. Al no
reconocerse un bien ni un fin objetivos sélo queda una cierta reflexién
moral basada en sentimientos, cdlculo de efectos o, finalmente, redu-
cida a una identificacién con el principio de legalidad fundado en el
consenso. Asi se ha llegado a la llamada ética civil que supone, de hecho,
la derivacién de la razén practica a una razén “politica” cuyo nucleo es
la busqueda del consenso.

3 M. ELTON, Dos versiones de razén prdctica: Hume y Tomds de Aquino, en Huma-

nidades: revista de la Universidad de Montevideo 14 (2023), 255-275: https://doi.
org/10.25185/14.11.

31 AM. GoNzALEZ, Moral, Filosofia Moral y Metafisica en Santo Tomds de Aquino, en Pensa-
miento 56 (2000), 439.

32



Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico HEE

B 2.4. Racionalidad histdrica

Aplicar la razén al acontecer histérico puede parecer una pretensién
carente de toda base, dado que la razén se alimenta, sobre todo, de lo
estable, de lo necesario y universal, y la historia esta, por el contrario,
constituida por hechos contingentes que nacen de la libertad humana.
«Una sola demostracién me afecta mas que cincuenta hechos... Estoy
mas seguro de mi juicio que de mis ojos», escribié Diderot*? que no era
consciente de que también la razén esta presente en los hechos, aun-
que no, ciertamente, la razén matematica. De la libertad se ocupa tam-
bién la razén practica, pero lo hace presentdndole principios de accién
que la preceden y regulan. En la historia, en cambio, la libertad humana
se halla en el origen de hechos que responden a la indeterminacién de
la misma libertad. ¢Existe en la historia una légica, tiene una estructura
comprensible, se puede descubrir en ella alguna finalidad?

La razén especulativa puede aplicar sus principios a la historia,
aunque el resultado alcanzado serd muy elemental. Los principios de
identidad, de causalidad, de razén suficiente, y otros, rigen también en
la sucesién de los hechos histéricos, pero con ello simplemente se com-
prueba que la historia no puede ser el puro y absoluto caos.

Aplicar la razén a la historia exige conformar y relacionar los he-
chos en ella acaecidos en unidades superiores, como épocas, edades o
desarrollos histéricos particulares en torno a una cuestién determinada
que los aglutina. Entonces, se puede descubrir que, aunque los hechos
particulares son cambiantes, la relacién entre ellos permanece, y a partir
de ella es posible encontrar finalidad y I6gica en el discurrir de la histo-
ria. Eso no permite, sin duda, establecer relaciones necesarias entre los
hechos, pero si, en cambio, probabilidad y predictibilidad.

Hegel, Marx y Comte han formulado sus respectivas visiones de
la racionalidad histérica. Hegel entendié la historia como un momento
necesario de la evolucién del Espiritu que, al encarnarse en el tiempo,
es Espiritu fuera de si que se manifiesta como naturaleza y acontecer.
El sentido de la historia es el de ser un momento en esa evolucién del
Espiritu que culmina en el Estado racional. La historia termina cuando lo
hace el proceso dialéctico que estructura los grandes movimientos que
la conforman. El fin de la historia supone el regreso del Espiritu a si mis-
mo hasta llegar al Espiritu absoluto. Ese proceso esta regido por la ne-

32 D. DIDEROT, Pensamientos filosdficos: el combate por la libertad, Barcelona, Proteus,

2012, 85-86.

33



EEE CFSAR IZQUIERDO

cesidad, de forma que, a pesar de que los hechos particulares puedan
parecer libres, en realidad responden a la Iégica absoluta de dialéctica
del Espiritu.

K. Marx, por su parte, propuso un "hegelianismo al revés” al adap-
tar la dialéctica de Hegel a un materialismo, primero dialéctico y pos-
teriormente histérico. Los cambios histdricos, piensa Marx, se deben
principalmente a la lucha de clases que aspira a lograr la mutacién de
la economia, que es la estructura radical, de capitalista a comunista. Los
hechos histéricos no son cadticos, sino que responden a leyes de desa-
rrollo material y social, impulsadas por las condiciones econémicas y la
lucha entre clases. De este modo, la racionalidad histérica que propone
Marx es la que conduce a la emancipacién de la clase trabajadora.

Comte, finalmente, crefa que el estudio cientifico de la historia
podria revelar patrones y leyes similares a los de las ciencias naturales.
Sobre esta base, planteé un desarrollo de la historia que necesariamen-
te seguia un progreso. Los tres estados de la historia se entendian segtn
un avance lineal. Al estado religioso o teoldgico de los primitivos, carac-
terizado por la fantasia, le siguié el estado filoséfico o metafisico, en el
que predomina la especulacién; finalmente se llega al estado definitivo
que es el positivo caracterizado por la objetividad cientifica. De esta
forma, pensaba que era posible predecir el curso de los eventos histé-
ricos en el sentido de un “progreso” de la humanidad hacia sociedades
mads avanzadas y racionales.

Estos planteamientos han sido criticados, entre otros, por M. Fou-
cault que descarta la idea de progreso racional y acumulativo de la his-
toria,*® la cual serfa mas bien como un campo de fuerzas en constante
disputa, donde el ejercicio del poder, con sus discursos y mecanismos,
determina en gran medida la configuracién del conocimiento y de las
instituciones humanas. La historia no es unitaria, sino que presenta una
serie de cambios discontinuos que carecen de una direccién o propdsi-
to final predeterminado.

En una direccién totalmente opuesta se sitda la racionalidad his-
térica que interpreta teleolégicamente la historia en la que encuentra
una direccién hacia metas intrahistéricas que no excluyen una meta
definitiva. Asi se han formulado diversas filosofias de la historia como
las ya apuntadas anteriormente (Hegel, Marx, Comte). La racionalidad
histérica, que opera como el motor de la filosofia de la historia, trata de
hallar la Iégica o estructura racional que pueda ser analizada y explicada.

33 Cf. M. FoucauLT, La arqueologia del saber, México D.F., Siglo XXI, 1970, 3-29.

34



Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico HEE

Explora cémo entendemos, interpretamos y damos sentido a los even-
tos histdricos, y se centra en descubrir el propésito o légica subyacente
en el desarrollo histérico de la humanidad. Excluye en consecuencia que
la historia se componga de eventos cadticos y contingentes sin un pro-
posito claro.

Cabe, finalmente, otro ejercicio de la racionalidad histdrica, y
es cuando se busca, detras de los hechos contingentes, no sélo una
|6gica interna sino un designio superior que conduce la historia a un
estadio final escatolégico. Es la razén histérica iluminada por la reve-
lacién cristiana que presenta la historia como un plan de salvacién del
mundo y de la humanidad. La sucesién de acontecimientos histéricos
no ocurre al azar, sino que forma parte de un plan divino. En esta con-
cepcidn, la historia tiene un propésito y una direccién guiados por
Dios, y los acontecimientos del mundo son vistos como revelaciones
de ese propésito. La historia se desarrollaria en dos fases: como pre-
paracion hasta llegar al punto mas elevado, que es el acontecimiento
de Cristo, y como realizacién del plan salvador de Cristo hasta llegar a
la escatologia.

B 2.5. Razén abierta y ampliada

En la enciclica Fides et ratio (1998), de san Juan Pablo Il, se habla de «la
razén abierta a lo absolutos (n. 41). El Papa afirma que la fe ha estimu-
lado a «la razén a permanecer abierta» a la revelacién de Dios. «Esto
- continda - ha sido una ventaja indudable para la filosofia, que asi ha
visto abrirse nuevos horizontes de significados inéditos que la razén
estd llamada a estudiar» (n. 101). La razén abierta supera la clausura
en la que ha quedado una razén que pretende atenerse a lo que ella
puede alcanzar exclusivamente con el método empirico-matematico,
“cerrandose” de ese modo a la realidad que va mas alld de lo sensible y
necesario. Otros autores han llamado razén ampliada a la razén abierta.
En ambos casos se trata de la razén que no queda limitada a lo sensible y
necesario o que sélo acepta el método que permita llegar a la evidencia
de lo empiricamente verificable.

El paladin de la razén abierta o ampliada es Josef Ratzinger/Be-
nedicto XVI. Su propuesta viene a continuacién de una fuerte critica a
la deriva actual de la razén cientifica o instrumental que, por los limites
que se ha impuesto, es una razén estrecha o cerrada. Es necesario elegir
«entre estos dos tipos de razén: una razén abierta a la trascendencia o
una razén encerrada en la inmanencia. Estamos ante un aut, aut decisi-

35



EEE CFSAR IZQUIERDO

vo».** Benedicto XVI observé que la cultura moderna ha reducido la
razén a lo cuantificable, a lo que se puede comprobar y analizar desde
un punto de vista empirico. Esta razén instrumental o técnica, ha sido
fundamental para el avance de la ciencia y la tecnologia, pero es incapaz
de responder a las preguntas que, al final, interesan mds a las personas,
como, por ejemplo, la pregunta por el sentido de la vida, por el origen
y destino del ser humano, por la razén tltima en que se apoya la ética,
etc. «La racionalidad del quehacer técnico centrada sélo en si misma se
revela como irracional, porque comporta un rechazo firme del sentido
y del valor».*®

El camino por el que la razén moderna ha llegado a hacerse tan
angosta o cerrarse ha sido el resultado de una cuddruple reduccién:*
reduccién epistemoldgica porque pone el paradigma de la razén en
el conocimiento cientifico; reduccién metafisica ya que, al considerar
lo fenoménico como la tnica dimensién de lo real, "amputa” - la ex-
presién razén amputada es de Ratzinger - la metafisica y la teologia;
reduccidn cientifica, en cuanto el conocimiento cientifico se limitaalo
que es objeto de experimentacién y de matematizacién; finalmente,
reduccién antropoldgica ya que, como consecuencia de lo anterior, el
hombre es reducido a lo que es objeto de ciencia, dejando fuera las
dimensiones mas especificamente humanas que tienen que ver con
cuestiones fundamentales como, entre otras, el sentido de la vida, la
ética y la espiritualidad. La consecuencia social del imperio de esta
razén en la sociedad es lo que Benedicto ha llamado «dictadura del
relativismo»,*” el cual, conduce casi necesariamente al nihilismo, pre-
sente hoy en muchas manifestaciones culturales, politicas, sociales, ar-
tisticas, etc.

Para hacer frente a esa razén estrecha, la razén ampliada que pro-
pone Benedicto XVI quiere recuperar los diversos ambitos de conoci-
miento y de experiencia de manera que pueda abrirse el espacio para
la ética, la metafisica, la fe, el arte y otras manifestaciones estrictamente
humanas, irreductibles a un puro conocimiento cientifico. Un resultado

3% BENEDICTO XV, Enciclica Caritas in veritate (29 giugno 2009), n. 74.

35 BENEDICTO XV/I, Caritas in veritate, n. 74.

3 M. CANTOS APARICIO, Razdn abierta. La idea de universidad en J. Ratzinger/Benedicto
XVI, Madrid, BAC, 2015, 57; .M. CARABANTE, Joseph Ratzinger. El Papa de la razén, una
introduccion al pensamiento de Benedicto XVI, Cérdoba, Almuzara, 2024, 87-89.

J. RATZINGER, Homilia en la Misa “pro eligendo Pontifice”, 18 aprile 2005: «Se va constitu-
yendo una dictadura del relativismo que no reconoce nada como definitivo y que deja
como tltima medida sélo el propio yo y sus antojos».

37

36



Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico Rl A

positivo de esa razén ampliada serd el didlogo entre fe y razén. Un texto
del Papa sintetiza esta propuesta:

Existe una correspondencia profunda entre nuestra razén subjetiva y
la razén objetiva de la naturaleza. Asi resulta inevitable preguntarse si
no debe existir una Unica inteligencia originaria, que sea la fuente co-
mun de una y de otra. De este modo, precisamente la reflexién sobre
el desarrollo de las ciencias nos remite al Logos creador. Cambia radi-
calmente la tendencia a dar primacia a lo irracional, a la casualidad y a
la necesidad, a reconducir a lo irracional también nuestra inteligencia y
nuestra libertad.

Sobre estas bases resulta de nuevo posible ensanchar los espacios de
nuestra racionalidad, volver a abrirla a las grandes cuestiones de la ver-
dady del bien, conjugar entre si la teologia, la filosofia y las ciencias, res-
petando plenamente sus métodos propios y su reciproca autonoma,
pero siendo también conscientes de su unidad intrinseca.?®

De la Razén - de Dios — que es al mismo tiempo Amor, viene el
mundo que, por ello, esta lleno de logos. Hay una racionalidad de la na-
turaleza y hay una racionalidad del espiritu, y ambas coinciden en la uni-
dad de la persona que conoce no sélo a través de la razén sino también
del corazén, por usar una expresién de raiz pascaliana, el corazén en el
que confluyen todas las facultades que son propias del hombre. De esa
unidad profunda proceden las palabras encendidas que una razén fria
no serfa capaz de entender.** Amor ipse intellectus, escribié Guillermo
de Saint Thierry, inspirandose en Gregorio Magno.*

Una caracteristica especifica de la razén ampliada es la apertura e
integracién del caracter trascendente de la realidad que no puede ser
reducida al conocimiento que tenemos de ella. Ello implica la apertura
de larazén al “misterio” de lo todavia no conocido, sin establecer limites
a lo real. Esta apertura incluye el acceso posible a la realidad de Dios y
al origen de la moralidad. De ahf proviene una segunda caracteristica
que es la recuperacién de la metafisica a la que se llega con una episte-
mologia realista sensible no solo a lo cognoscible por la inteligencia sino

38 BENEDICTO XVI, Discurso a los obispos, sacerdotes y fieles laicos participantes en la IV

Asamblea Eclesial Nacional ltaliana, 19 ottobre 2006.

«Omnino non potest capere ignitum eloquium frigidum pectus» (BERNARDUS CLARAE-
VALLENSIS, Super Cantica 79, Sancti Bernardi Opera, vol. 2, J. LEcLErcQ — C.H. TALBOT
- H.M. RocHals [ed.], Roma, Editiones Cistercienses, 1958, 272).

«Dum enim audita supercoelestia amamus, amata jam novimus, quia amor ipse notitia
est» (GREGORII MAGNI, Homiliae in Evangelia, en PL 76,1207 A).

39

40

37



EEE CFSAR IZQUIERDO

también a la compleja realidad humana que esta en el origen de muchas
percepciones. La razén ampliada afirma la existencia de verdades uni-
versales que se pueden conocer y que fundamentan los valores éticos y
la dignidad humana, asi como la capacidad de la filosofia para explorar
temas como el ser, la existencia, el tiempo, la muerte y el sentido. Asimis-
mo, la razén ampliada considera que no puede desligarse de las dimen-
siones fundamentales para la vida humana que son la ética y la moral.
Debe, en consecuencia, estar orientada hacia el bien comun y perseguir
la bisqueda del bien, la justicia y la dignidad humana de todos. La razén
ampliada ha de estar finalmente abierta al didlogo con la fe reconocien-
do en ella una instancia distinta pero auténtica para conocer la realidad.
Asi se da el paso, finalmente, a la racionalidad teoldgica.

B 3. Racionalidad teoldgica

Hablar de racionalidad teoldgica despierta recelos en una parte del
mundo intelectual que no admite que la fe cristiana pueda situarse al
mismo nivel que la razén. Més alld de la fe, lo que se pone en cuestién
es la revelacién divina, y mas alla todavia, en muchos casos, lo que no
se acepta es la realidad de Dios. La razén histdrica y la razén practica
toman una u otra forma segun se cuente o no con Dios como sentido
ultimo de la historia o como fundamento de la moral. Ahora, sin em-
bargo, ya no se trata de Dios como una referencia para la razén, sino
radicalmente de Dios mismo que interviene en la historia y se dirige al
hombre por medio de la palabra y de hechos histéricos para invitarle
a la intimidad de su misterio. ¢Es posible que la razén pueda pensar
criticamente — teolégicamente - la revelacién de Dios aceptada en la fe?

Algunos autores del s. XIX que tenfan ante ellos la critica kantiana
e idealista trataron de dar una respuesta integrando la fe con la filoso-
ffa critica, y fundar de ese modo una racionalidad teoldgica consistente
frente a la filosoffa. A este grupo pertenecian Georg Hermes y Jakob
Frohschammer.*!

Georg Hermes (1775-1831) partia de la distincién kantiana entre
razén especulativa y razén practica. El juicio de la razén especulativa
consiste en “tener algo por verdadero” (Fiirwahrhalten) o asentimiento
necesario, y el juicio de la razén practica consiste en "admitir algo como

#1Cf. C. IzQuIErRDO, Le nuove sfide, en R. FISICHELLA (ed.), Storia della teologia, vol. 3: Da
Vitus Pichler a Henri de Lubac, Bologna, Dehoniane, 1996, 115-122.

38



Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico HEE

verdadero” (Flirwahrannehmen) o consentimiento necesario. En el pri-
mer caso, hay una necesidad fisica que obliga a admitir el objeto. En el
segundo caso, en cambio, se trata de una necesidad moral, consecuen-
cia de la incondicionalidad del imperativo categdrico, necesidad que es
compatible con la libertad. En ambos casos, sin embargo, esta presente
la fe que es aqui entendida como todo estado de conciencia en el que
la duda no sea posible, sea cual sea el motivo. La racionalidad teolégi-
ca debe llevar a la necesidad de creer, es decir al estado en el que la
duda esta absolutamente excluida. Para salvar la libertad y sobrenatura-
lidad del acto de fe, Hermes distingue entre una “fe de conocimiento”
(Vernunftglaube) que no es distinta de la creencia en cualquier acon-
tecimiento histdrico, y la “fe del corazén” (Herzensglaube) que es una
actitud de la voluntad que viene después de la “fe del conocimiento”.
Por la “fe del corazén”, el hombre se somete libre y totalmente a Dios
tomando como regla de vida las verdades que Dios revela; sélo esta fe
es propiamente libre y fruto de la gracia. Por lo que respecta a la auto-
ridad de Dios, Hermes la valora mas como motivo de credibilidad que
de fe, ya que el verdadero motivo tltimo de la fe es la necesidad fisica o
moral de creer constatada por la razén.*

Jakob Frohschammer (1821-1893) queria superar el extrinsecis-
mo de la razén y de la revelacién a través de una sintesis superior de
filosofia y teologia que serfa una “filosofia cristiana”. La razén (Vernunft)
distinta del entendimiento (Verstand) es, segtin Frohschammer, una fa-
cultad progresiva, que se despliega intrinsecamente. Se ha desarrollado
a través de las adquisiciones de la conciencia a lo largo de los siglos y,
de modo particular, por lo que ha recibido de la revelacién. La accién
de la revelacién sobre ella no ha consistido en una mera aportacién de
objetos nuevos, sino que ha originado — como toda cultura histérica de
la humanidad - un auténtico desarrollo interno de la facultad que, por
eso, es hoy distinta de hace veinte siglos. Esta razén no es la razén pura,
sino una “razén histéricamente educada” (historisch gebildete Vernunft),
es decir, enriquecida por el acrecentamiento del conocimiento cientifi-
co y desarrollada desde el principio bajo la influencia de la revelacién
cristiana. Gracias a este proceso, la razén histéricamente educada es ca-
paz de comprender los misterios que caen dentro del dominio de la
filosofia que, seguin esta doctrina, difiere de la teologia no por su objeto

2 El Papa Gregorio XVI condend, después de la muerte de Hermes, algunas proposiciones

extraidas de sus obras, en particular el método de la duda positiva y el principio de que
sélo por la razén — por la necesidad racional - se llega al conocimiento de la verdad
sobrenatural.

39



EEE CFSAR IZQUIERDO

sino sélo por su principio de conocimiento. El planteamiento de Frohs-
chammer no es racionalista, porque la razén histéricamente educada no
es la razén pura, sino que incluye el influjo de la fe. De todos modos, lo
sobrenatural se difumina grandemente y la autonomia que adquiere esa
“filosofia cristiana” hace imposible la integracién del principio de auto-
ridad que es connatural a la revelacién y a su transmisién en la Iglesia.

Ya en nuestro tiempo, una forma indirecta de racionalidad aje-
na a la fe es la que tiene como efecto la exclusién de la teologfa de la
universidad y de los elencos de ciencias admitidas. El fundamento de
este modo de proceder esta en las condiciones que se exigen a todo lo
“racional”: que no sea ingenuo, o lo que es lo mismo, que se desprenda
del principio de autoridad en el conocimiento y que, en consecuencia,
se fundamente en un uso reconocido de la racionalidad; que dé razones
de las afirmaciones que hace y las pida a los demds; que no tenga prin-
cipios ni presupuestos inamovibles. Si cualquiera de esas condiciones
esta ausente, el discurso de que se trate no podra ser considerado un
saber racional.” Dado que la teologfa no cumple ninguna de estas con-
diciones, no puede pretender ser considerada “racional”.

Que la fe se funde en palabras reveladas por Dios, no sometidas
por tanto al control de la razén, excluye para muchos la posibilidad de
una verdadera racionalidad. Mas dificil es todavia que el nucleo de la
fe dependa de hechos histéricos contingentes. La sentencia de Diderot
recordada anteriormente subraya la debilidad de los hechos a los que
resulta imposible integrar en un sistema regido por una ley de la cohe-
rencia necesaria y plena. Ante una razén acostumbrada a verdades ne-
cesarias que permiten adivinar lo anterior y predecir lo futuro de ellas,
los hechos impredecibles no proporcionan un suelo firme para la razén.

Frente a todo ello, es preciso resaltar que la fe no es un acto
irracional, sino que conecta intimamente con la capacidad humana de
conocer la verdad de las cosas. De hecho, la fe sélo existe si se da, al
mismo tiempo, busqueda de comprensién y asentimiento. San Agustin
presentd la fe con la expresién «cum assensione cogitare».* La dificul-
tad de que pueda darse un asentimiento independientemente de la

3 «Un cientifico en el ejercicio de su profesién y un tedlogo en el ejercicio de la suya no

tienen nada de qué hablar» (MJ. FRAPOLLI, ¢De qué hablan dios y el césar? El papel de
los estudios de Teologfa en la Universidad Publica, en Proyeccion 59 [2012], 451-464,

462).
4 AGusTIN, De praedestinatione sanctorum, 2, 5. S. Tomas ha puesto de relieve la gran ten-
sién que esta expresion contiene (Summa Theologiae, II-1l, g. 2, a. 1). Ver el comentario

a esta cuestion de . PIEPER, Las virtudes fundamentales, Madrid, Rialp, 1976, 332-335.

40



Los paradigmas de la razén en el panorama filoséfico Rl A

investigacién racional que podria conducir a él, asi como el intento de
solucionar esa tensién entendiendo el asentir y el pensar como fases
sucesivas plantean la separacién entre el pensar y el asentir en el acto
de fe, lo cual afectarfa a la unidad del acto de creer del sujeto. El pen-
samiento cristiano entiende el pensar con asentimiento de una manera
sintética, como un acto en el que los dos elementos se condicionan, y
s6lo de ese modo dan lugar a la fe. Un asentimiento desligado del pen-
sar es posible, pero no es fe, lo mismo que un pensar independiente
del asentimiento. Por esa razdn, la fe es conocimiento de la verdad, un
conocimiento especifico, irreducible a cualquier otro tipo, pero conoci-
miento verdadero. El que cree, sabe.*

La racionalidad teoldgica, que parte de los hechos reveladores, no
pretende, en su originalidad, escamotearse de la exigencia critica de la
razén. A ella le compete formalizar la inteligibilidad de la revelacién de
forma satisfactoria para la razén critica. Ciertamente, se distancia de la
razén critica que ha liquidado la cuestién de la verdad, ya sea disolvién-
dola en el sentido o reduciéndola a «evidencia experimental».* Utiliza
los recursos metodoldgicos de la ciencia y esta esencialmente abierta al
dialogo. La enciclica Fides et ratio dice de ella que «es obra de la razén
critica a la luz de la fe», y «presupone y exige en toda su investigacién
una razén educada y formada conceptual y argumentativamente» (n.
77). Debe formular, se lee en la misma enciclica, «expresiones concep-
tuales elaboradas de modo critico y comunicables universalmente» (n.
66). Para ello, la razén teoldgica necesita contar con la filosoffa, no de
un modo instrumental incorporando extrinsecamente reflexiones aje-
nas, sino en la sintesis viva que hace el tedlogo, que debe ser al mismo
tiempo filésofo. Asi se evitara el riesgo de entender la teologia como
un hibrido de pensamiento filoséfico y textos biblicos. La propia razén
teoldgica genera una reflexion que enriquece el acervo del saber y de
la comprensién de la realidad.

*  C.1zQuIErRDO, Creer y saber: la autoridad de la verdad, en J. ARANGUREN - J J. BOROBIA —
M. LrucH (ed.), Fe y razén. [ Simposio Internacional Fe Cristiana y Cultura contempordnea,
Instituto de Antropologfa y Etica, Universidad de Navarra, Pamplona, Eunsa, 1999, 334.
G. CoLoMBO, La ragione teologica, Milano, Glossa, 1995, 10. Asi entendida, la razén
critica tiende a olvidar que junto al conocimiento cientifico, y anterior a él, estan los
conocimientos fundantes que permiten una interpretacién global de la realidad.

46

41






FEDE, ESPERIENZA, RAGIONE:
PER UNA TEOLOGIA
DELL'/NELL'ESPERIENZA

snn Elia Carrai

FivEr CoMMUNIO 2025

Anno | / Numero 2
pp. 43-73

ABSTRACT B Building on a suggestion by Cardinal Ratzinger, the article reexamines
Fides et ratio on experience, arqguing that theology must face the late-modern erosion of
personal experience’s heuristic force. If revelation is a real historical event, it addresses hu-
manity’s inalienable questions and enables a correspondence between manifest truth and
the heart that recognizes it. Christian credibility is tested in the "experiment of life”, where
the intellectus fidei heals the modern split between subjectivity and objectivity, history

and truth, revealing human experience as the generative locus of faith’s positive relation
to reason.

KEYWORDS M Faith and Reason - Fides et ratio — Experience - Ratzinger

ELIA CARRAI

Professore di Teologia fondamentale presso la Facolta Teologica dell'ltalia Centrale.
eliacarrai@icloud.com

FIDEI COMMUNIO mmm 2025/ Anno | / Numero 2 m DOI: 10.12875/FC252002 43






Due mesi dopo la promulgazione di Fides et ratio del settembre 1998,
in un intervento presso la Basilica Lateranense su Fede e ricerca dli Dio, il
card. Ratzinger individuava nel concetto di “esperienza” un nodo fonda-
mentale su cui era necessario che continuasse a esercitarsi la riflessione
teologica. Se da un lato, infatti, I'enciclica segnala «i limiti del concetto
di “esperienza”, che oggi — coerentemente con la dominante limitazione
alle apparenze - viene spesso innalzato anche nella teologia a criterio
ultimo»;' dall’altro, Ratzinger stesso non rinuncia a ricorrere alla cate-
goria di esperienza in riferimento al rapporto del credente con Dio. Egli
proseguiva, infatti, sostenendo che «la rivelazione & piu di un’esperien-
za, ma proprio cosi ci dona un’esperienza di Dio e ci aiuta a mettere
insieme le nostre esperienze, a ordinarle correttamente, a compren-
derle nel discernimento degli spiriti criticamente e positivamente e a
comunicarle»,?> questo perché «l'uomo non & limitato al mondo delle
apparenze, dell'esperienza soggettiva». A essere quindi limitante &
un certo concetto di esperienza che si iscrive nell’orizzonte di una pit
ampia riduzione del reale a mera apparenza. Dopo questi riferimenti,
concludeva il prefetto: «lo penso che nell’attuale dibattito filosofico e
teologico proprio questi brani dell'Enciclica debbano provocare ulte-
riori riflessioni e interrogativi e cosi potranno divenire una valida fecon-
dazione della ricerca culturale di questo nostro tempox.?

' J. RATZINGER, L’Enciclica FR. Conferenza svolta in San Giovanni in Laterano, in Per una

lettura dell’Enciclica FR, in Quaderni de «L’Osservatore Romanos 45 (1999), 245-259.
2 RATZINGER, L'Enciclica FR, 257-258.
3 RATZINGER, L'Enciclica FR, 257-258.

45



HE N ELIA CARRAI

In queste pagine vorrei raccogliere questo invito e dilatarlo, al
contempo, attraverso ulteriori passaggi della riflessione di Ratzinger. La
necessita di un approfondimento muove da una duplice urgenza: da
un lato la presa in carico dell’attuale cambiamento d’epoca nel quale il
soggetto patisce una sorta di perdita del valore euristico della sua espe-
rienza personale; dall'altro, liberarsi dalla pii o0 meno implicita assun-
zione in ambito teologico di dispositivi teoretici che hanno introiettato
una concezione dell'uomo e della sua ragione in cui la dimensione della
soggettivita e quella dell’oggettivita risultano fondamentalmente disar-
ticolate se non contrapposte. Sempre nel '98 Ratzinger segnalava, in un
altro intervento, come «la crisi dell’epoca presente deriva proprio dal
fatto che & venuta meno la mediazione fra I'ambito soggettivo e quello
oggettivo: ragione e sentimento si allontanano sempre pit I'uno dall'al-
tra e cosi perdono entrambi di vigore e di vitalitax».* Infatti, se la realta &
il luogo dell’automanifestazione di Dio, dell'incontro con il Dio vivente,
con I'Emmanuele, & prioritario, in ordine a una comprensione del rap-
porto che lega la fede alla ragione, poter tornare ad accordare all’espe-
rienza che il soggetto vive il suo proprio valore euristico.

Non e possibile ricostruire qui la complessa vicenda della disarti-
colazione fra i piani soggettivo e oggettivo della coscienza personale,®
con il conseguente “sospetto civile” circa il valore euristico dell'espe-
rienza. E sufficiente indicare, nei termini di una chiave di lettura, come
la pretesa teoretica illuminista di un’auto-fondazione della potenza
razionale abbia dovuto fare i conti, ab origine, con le insolvenze delle
sue idealita riformatrici sul piano storico, dovendo optare per il diffe-
rimento a un futuro indefinito di quelle realizzazioni storiche pur attri-
buite alle esclusive energie razionali.® L'ideale moderno di una ragione

Oggi in J. RATZINGER, La fede tra ragione e sentimento, in ID., Fede, Verita e Tolleranza,
Siena, Cantagalli, 2005, 145-169, qui 150.

Cf. R. PERINI, Soggetto e storicita. Il problema della soggettivita finita tra Hegel e Kierkega-
ard, Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 1995, 9-28; R. ToMMasi, Il problema dell’espe-
rienza. Una indagine filosofica, in A. RAMINA — R. TOMMASI — G. TRABUCCO, L'esperienza
cristiana, Milano, Glossa, 2016, 15-16; M. RUGGENINI, Ambivalenza del moderno, in Para-
digmi (1983), 101-133; A. BERTULETTI, La “fine della metdfisica” nella teologia contempo-
ranea, in Teologia 4 (1979), 5-46.

La storia della moderna idea di progresso & da comprendersi — alla luce della storia
stessa — come la storia di una promessa mancata e sempre differita. Alla domanda «vi-
viamo noi attualmente in un'eta illuminata?» Kant risponde: «No, bensi in un’eta di
llluminismo». Kant dava voce a una concezione ormai diffusa: «Le risposte del 1784-89
alla domanda che cosa fosse I'llluminismo avevano tutte, da varia angolatura, sottoli-
neato che il rischiaramento doveva intendersi come un processo dinamico, non certo
considerato compiuto [...]» (Immanuel Kant: che cos’é I'llluminismo?, N. MERKER [ed.],

46



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

auto-fondantesi sopravvisse e sopravvive solo nei termini di un differi-
mento utopizzante,” alimentatosi a livello teoretico della divaricazione
tra esperienza personale e verita universali di ragione (Lessing prima,
Kant poi) in una identificazione dell'universale - inteso come oggettivi-
ta — con |'astratto. Come sintetizza Esposito:

Il vero problema consiste proprio nel fatto che la realta oggettiva da
un lato, e il senso soggettivo, dall’altro, risultano per cosi dire scollati,
divaricati, separati sin dall'origine, e che di conseguenza si dovra ogni
volta determinare o giustificare il rapporto tra le due cose. [...] L'io
puo affermare sé stesso al prezzo della verita e la verita pud porre (o
imporre) sé stessa solo al prezzo dell’io.®

Emerge cosi una “cattiva soggettivita” come correlato di una con-
cezione dell""oggettivita impoverita”: una disarticolazione coscienziale
per la quale «la fedelta al proprio stato di coscienza e di esperienza
& sempre in pericolo di trasformarsi in infedelta». In tal modo, il con-
tenuto di cio di cui si fa esperienza non é ritenuto qualificante per un
accesso autentico alla verita/realta di noi stessi come del mondo (tanto
meno degli altri).™

Tutto questo non ha mancato di riflettersi sulla riflessione teologi-
ca, nei termini di un piu o meno implicito “assorbimento” dell'interdetto

Roma, Editori Riuniti, 2019, 101/366; 19/366 [ebook]). «Il diciottesimo secolo, per
quanto fosse il secolo delle lumiéres, dell’ Aufklérung in quanto erede di vecchi “lampi
di genio” [Erleuchtung], non era stato tuttavia il secolo dell'“illuminazione”» (H. BLu-
MENBERG, Uscite dalla caverna, Milano, Medusa Edizioni, 2009, 435; cf. anche 579). In
generale cf. A. GEHLEN, L'uomo nell’era della tecnica, Como, SugarCo Edizioni, 1984,
125-134.

7 Cf. B. BAczko, L'utopia, Torino, Einaudi, 1979; C. QUARTA, Homo utopicus, Bari, Dedalo,

2015; F. VENTURI, Utopia e riforma nell’llluminismo, Torino, Einaudi, 2001; J.F. FUENTES,

Utopia, in V. FERRONE — D. RocHE (ed.), L'illuminismo. Dizionario storico, Roma-Bari, La-

terza, 1998, 147-152.

Cf. C. EsposITo, Una ragione inquieta, Bari, Pagina soc. coop., 2011, 80-81.

?  T.W. ADORNO, Minima moralia, Torino, Einaudi, 1983, 4, anche 70-72; 199-201; cf. P.
SEQUER, Il Dio affidabile, Brescia, Queriniana, 1996, 342; Ip., La cruna dell’ego, Milano,
V&P, 2017, 40; C. TAYLOR, Il disagio della modernita, Roma-Bari, Laterza, 2015, 31-36; G.
LiPOVETsKY, L'era del vuoto: saggi sull'individualismo contemporaneo, Milano, Feltrinelli,
2014, 17; Ip., La fiera dell’autenticita, Venezia, Marsilio, 2022, 5-48/244; 129-145/244;
219-233/244 [ebook].

® EsposiTo, Una ragione inquieta, 16; cf. H. RosA, Accelerazione e alienazione, Torino,
Einaudi, 2015, 83-84/106; 91/106; cf. anche 57-59/106; 79-92/106 [ebook]; Ip., Indispo-
nibilita. All'origine della risonanza (GDT 459), Brescia, Queriniana, 2024, 65; H. ARENDT,
Responsabilita e giudizio, Torino, Einaudi, 2004, 31.

47



HE N ELIA CARRAI

lessinghiano,"" nella correlata “crisi modernista” e del confinamento cat-
tolico dell’esperienza all'ambito troppo angusto della sola teologia spiri-
tuale come di certo devozionismo:'? al “sospetto civile” sull’esperienza si
affiancava cosi un “sospetto ecclesiale”. Tuttavia, nonostante la categoria
d’esperienza fosse pregiudizialmente equivocata nella prima meta del
secolo scorso,” il Magistero dei pontefici I'ha progressivamente fatta
propria a partire dal Vaticano Il: il concilio che «ha fatto brillare la fede
all'interno dell’esperienza umana, percorrendo cosi le vie dell'uomo
contemporaneo».™* E a partire da Paolo VI che la categoria di esperien-
za € stata cosi progressivamente assunta per descrivere il sorgere della
fede, il suo permanere e maturare e, infine, il comunicarsi della fede stes-
sa."” Come afferma il pontefice bresciano: «Il mistero della Chiesa non &

«Casuali verita storiche non possono mai diventare la prova di necessarie verita raziona-
li» (G.E. LESSING, Uber den Beweis des Geistes und der Kraft, in K. LACHMANN [ed.], Gott-
hold Ephraim Lessing’s sammtliche Schriften, voll. I-XXIll, Stuttgart-Leipzig, 1886-1924
[ristampa: Berlin, 1968], 1-8).

12 Cf. R. MAIoLINI, Tra fiducia esistenziale e fede in Dio, Roma-Milano, Glossa, 2005, 6-22; M.
Guasco (ed.), I modernismo in Europa, in Humanitas 72/1 (2007), 4-136; G. FORNI ROsA,
L’essenza del cristianesimo, Bologna, Il Mulino, 1992, 57-97. Sulla necessita di una com-
prensione dell'esperienza cristiana non solo come “esperienza mistica” cf. J. MOUROUX,
L’esperienza cristiana, Brescia, Morcelliana, 1956, 49-53; per 'idea di mistica come di uno
“sperimentare” cf. K. RAHNER, Pietd in passato e oggi, in Ip., Nuovi saggi Il, Roma, Paoline,
1968, 9-36; Ip., Esperienza mistica, in Nuovi saggi VI, Roma, Paoline, 1978, 528-529.

A. Cozzi, La crisi modernista, in G. ANGELINI — S. MACCHI (ed.), La teologia del Novecento,
Glossa, Milano 2008, 3-111, qui 15; A. BERTULETTI, Il concetto di “esperienza” e la teo-
logia, in G. CoLomBO (ed.), L’evidenza e la fede, Milano, Glossa, 1988, 85-116; K. LEH-
MANN, Esperienza, in Sacramentum mundl, vol. 3, Brescia, Morcelliana, 1975, 593-599;
W. SCHNEIDERS, L'esperienza nell'epoca della ragione, in Concilium 3 (1978), 43-53; G.
CoLoMBO, La nozione di «esperienzas e la teologia cattolica d'inizio secolo, in Teologia
VI/2 (1981), 183-188, qui 184-185.

' FrANCISCUS, enc. Lumen fidei, 29 giugno 2013, n. 18,in AAS 105 (2013), 565. In questo sen-
50, «il Vaticano Il si riferisce all'esperienza come un locus significativo dell'intelligenza dei
doni di Dio e, quindi, come un fattore dello sviluppo della tradizione che ha origine con
gli apostoli (DV 8)» (J. Wiks, Introduzione al metodo teologico, Casale Monferrato, Piemme,
1994, 136). Risalgono difatti agli anni '70 i numeri monografici di Communio, Fede ed espe-
rienza (1972), Esperienza religiosa (1976) e di Concilium, Rivelazione ed esperienza (1978).
Mi limito a segnalare i passi per quanto concerne il Magistero di Paolo VI e i piti recenti
di Benedetto XVI e Francesco: PAoLO VI, AAS 58 (1967), 8; AAS 59 (1968), 343; AAS 60
(1969), 41-42; 45; 276; AAS 67 (1975), 17; AAS 65 (1973), 188; AAS 66 (1974), 17; AAS
69 (1977), 48-49; 56. BENEDICTUS XVI, Udienza generale, 16 aprile 2006; Alla sessione
plenaria Dottrina della Fede, in AAS 98 (2006), 255; enc. Deus caritas est,nn. 17 e 18, in
AAS 98 (2006), 231; 232; Omelia, in AAS 100 (2008), 347; esort. ap. Verbum Domini, nn.
5,11, 51, in AAS 102 (2010), 686; 692; 731; Messaggio ai giovani, in AAS 102 (2010),
459; esort. Sacramentum caritatis, n. 37, in AAS 99 (2007), 105; Omelia apertura anno
della fede, in AAS 104 (2012), 881; Udienza generale, 7 novembre 2012; Messaggio
giornata mondiale della pace, in AAS 105 (2013), 64; esort. Verbum Domini, nn. 30 e 37,

48



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

semplice oggetto di conoscenza teologica, dev'essere un fatto vissuto,
in cui ancora prima d'una sua chiara nozione |'anima fedele puo avere
quasi connaturata esperienzax».' In tal senso, le stesse formule con cui la
Chiesa enuncia i dogmi «esprimono concetti che non sono legati a una
certa forma di cultura, [...] non all'una o all’altra scuola teologica, ma
presentano cio che I'umana mente percepisce della realta nell'universale
e necessaria esperienza».'” Cosi, pil recentemente, Benedetto XVI:

Nella tradizione piti antica della Chiesa il cammino formativo del cristiano,
pur senza trascurare |'intelligenza sistematica dei contenuti della fede, as-
sumeva sempre un carattere esperienziale in cui determinante era I'in-
contro vivo e persuasivo con Cristo annunciato da autentici testimoni.'®

A fronte di tale assunzione magisteriale, a stupire & come nel lin-
guaggio teologico la parola “esperienza” risulti ancora oggi evanescente
nel suo significato: guardata ancora con sospetto da alcuni (riecheggian-
do paure che provengono da un'epoca ormai preconciliare); utilizzata da
altri nella sua versione déclassé, tipicamente moderna, di mero impres-
sionismo individuale. Tuttavia, come sottolinea Balthasar, per quanto «il
concetto di esperienza possa essere sovraccarico di condizionamenti nel-
la storia della teologia [...], esso resta tuttavia indispensabile se la fede &
incontro di tutto I'uomo con Dio. E Dio vuole davanti a sé tutto I'uomo»."”

B 1. Bisogno di esperienza autentica

Non intendo sviluppare qui una ricognizione storico-genetica della di-
sarticolazione fra le dimensioni oggettiva e soggettiva della coscienza
personale quanto, piuttosto, valutare in termini di ricadute presenti gli
esiti attuali di tale disarticolazione: si tratta di mostrare, quindi, come il

in AAS 102 (2010), 710; 716; esort. Sacramentum caritatis, n. 76, in AAS 99 (2007), 164.
FRANCISCUS, enc. Lumen fidei, 29 giugno 2013, nn. 18, 19, 32, 46, in AAS 105 (2013), 565;
565-566; 557-558; 586; esort. ap. Evangelii gaudium, nn. 9, 12, 264, in AAS 105 (2013),
1022; 1070; 1126; Amoris laetitia, n. 323, in AAS 108 (2016), 444; esort. ap. Christus vivit,
nn. 213,222,273,in AAS 111 (2019), 451; 454; 469-470.

16 PaoLo VI, enc. Ecclesiam suam (6 agosto 1964), n. 39, in AAS 56 (1964), 609-659.

7 PaoLo VI, enc. Mysterium fidei (3 settembre 1965), n. 24, in AAS 57 (1965), 753-774.

«In questo senso - conclude Benedetto XVI - colui che introduce ai misteri & innanzitut-

to il testimone» (BENEDICTUS XVI, esort. Sacramentum caritatis (22 febbraio 2007), n. 64,

in AAS 99 (2007), 153.

% H.U. VON BALTHASAR, La percezione della forma, vol. 6: Gloria, Milano, Jaca Book, 2010,
203; cf. MoOUROUX, L'esperienza cristiana, 46.

49



HE N ELIA CARRAI

mancato riconoscimento del valore euristico dell’esperienza personale
non sia una questione puramente filosofica ma investa, esistenzialmen-
te, la vita degli uomini e donne che abitano il nostro tempo.

B 1.1. La sfida teoretica nell’«attuale cambiamento
d’epoca»

La nostra & una societa complessa e il post- che con troppa disinvoltura
viene applicato alla parola “modernita” non fa che segnalare, in realta,
un'ulteriore “versione” della modernita stessa la quale tenta, invano, di
emanciparsi dai presupposti su cui si & edificata.” In questo senso, la no-
stra € una modernita “avanzata” e “tarda” pit che una (post)modernita
che si sarebbe effettivamente lasciata alle spalle sé stessa.?! Impossibile
ad afferrarsi come un tutto risolto, il tempo presente appare pit come
un «cambiamento d'epoca»?? o, per dirla con Beck, una «metamorfosi
del mondo», la cui caratteristica piu evidente € che quanto ritenuto cer-
to nei secoli passati ha oggi perso d’evidenza e nella coesistenza fram-
mentata di vecchie e nuove mondovisioni quelli che ancora all'inizio del
nuovo millennio sembravano concetti per lo piu familiari, risultano oggi
«residui di un tempo che fu».?® Le stesse idealita positivistiche che si
erano imposte con successo alla coscienza comune, con il loro carico
ottimistico-utopico, sfumano oggi innanzi alle patenti insolvenze di quei
razionalismi esclusivi e tecnicizzati che troppo hanno preteso promette-
re all'uomo moderno.?* Ai proclami utopici di un tempo & cosi suben-
trato un utopismo di tono minore, della prevenzione: alle idealita che
pretendevano forgiare un mondo nuovo si & sostituita la pit modesta

20 Cf. Z. BAumAN, Il disagio della postmodernite, Roma-Bari, Laterza, 2024, in part. 9/225

[ebook]; Ip., Modernita liquida, Roma-Bari, Laterza, 2012, 18. Cf. A. GIDDENS, Le con-

sequenze della modernita, Milano, Feltrinelli, 1994, 161; 52-59; R. BODEI, Tradizione e

modernitd, in G. MARI (ed.), Moderno postmoderno, Milano, Feltrinelli, 1987, 33.

Cf. G. GUEST, Modernité, in Encyclopédie Philosophique Universelle, vol. 2, Paris, Presses

Universitaires de France, 1990, 1655.

2 FRanciscus, AAS 106/11 (2014), 831; AAS 107/12 (2015), 1292; AAS 109/3 (2017), 247;
5, 486. Come nota Beck: «La “metamorfosi” [...] implica una trasformazione totale in
un diverso tipo, in una diversa realta, in un diverso modo, di vedere il mondo e di fare
politica» (U. BECK, La metamorfosi del mondo, Roma-Bari, Laterza, 2017, 22/159, nota
1,23-24/159; cf. anche 11-24/159; 51/159; 49/159 [ebook]).

2 Cf. BECK, La metamorfosi del mondo, 52/159 [ebook].

24 Cf. R. KOSELLECK, Futuro passato. Per una semantica dei tempi storici, Bologna, CLUEB,
2007; M. STREVENS, La macchina della conoscenza, Torino, Einaudi, 2021, 229-260;
277-302.

21

50



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

pretesa di limitare i danni nei confronti di un futuro che cisi era solo illusi
di poter padroneggiare. In questo modo, «I'agire ha luogo in vista di un
futuro che né gli attori né le vittime né i contemporanei si godranno».”
In questo utopismo preventivo il soggetto non agisce pil per sé ma per
gli “altri” di domani, cosi che i termini del suo agire sociale sfuggono
alla godibilita della sua esperienza presente, finendo proiettato sem-
pre oltre sé stesso.” Si diffonde cosi, sul piano conoscitivo-relazionale,
una pervasiva frustrazione scettica che si riflette, sul piano collettivo, in
forme sempre pit paradossali di sfaldamento sociale. Lo attestano le va-
rie forme di rimozione collettiva e di semplificazione del reale dei diversi
negazionismi, complottismi e identitarismi oggi in voga: diverse forme
di "autodifesa” dalla complessita del reale e dalla generale incertezza.?”
L'idea stessa di post-verita (post-truth) suggerisce che la dimensione
emotivo-sentimentale del soggetto, esclusa a partire dalla moderni-
ta dall’ambito dell’oggettivo, si affermi oggi — tanto in forme violente
quanto di assoluta introversione - rivendicando il proprio necessario
spazio nei termini di una “cattiva soggettivita” in gran parte caratterizza-
ta da paura e incertezza che alterano la genuina relazione con la realta,
al punto da sembrare quasi interdetta la via per il conseguimento di una
qualche certezza personale. Incertezza che si traduce, a sua volta, in ten-
tativi di azione/risoluzione storica altrettanto incerti: davanti alle sfide
che sollecitano il soggetto tardomoderno, assistiamo alla reiterazione
di soluzioni di carattere sostanzialmente tecnico, nella convinzione — an-
cora — che un incremento esponenziale delle capacita di calcolo potra
rivelarsi infine risolutivo.”® Ma & proprio questa reiterazione a generare
sempre nuove “controfinalita”: un'imprevedibile quantita (per mole e
numero) di effetti collaterali che il soggetto sembra incapace di orienta-

% Cf. F. HARTOG, Regimi di storicitd, Palermo, Sellerio, 2007, 238; H. JoNAs, Il principio re-
sponsabilita. Un’etica per la civilta tecnologica, Torino, Einaudi, 1990.

26 Cf. HARTOG, Regimi di storicitd, 238.

27 Cf. U. BEck, La societdr del rischio, Roma, Carocci, 219-253; J.-F. LYOTARD, La condizione
postmoderna, Milano, Feltrinelli, 2014, 55; P.L. BERGER, Una gloria remota, Bologna, I
Mulino, 1994, 83-103; E. PuLciNi, L'individuo senza passioni, Torino, Bollati Boringhieri,
2001, 126; 167; Z. BAUMAN, L'arte della vita, Roma-Bari, Laterza, 2011, 81.

2 Cf. G. COSENTINO, Social media and the Post-truth World Order: The global dynamics of
disinformation, London, Palgrave Pivot, 2020; F. FERRARI — S. MORUZz|, Verita e post-veri-
ta, Bologna, 1088 Press, 2020; R. BobEl, Vivere online. Riflessi politici dell’essere connessi
virtualmente, in Il Mulino (2017), 205-209; D. D1 CESARE, Il complotto al potere, Torino,
Einaudi, 2021; U. Beck, The Anthropological Shock, in Berkeley Journal of Sociology 32
(1987), 153-165; D. D' ANDREA — E. PuLciNi (ed.), Filosofie della globalizzazione, Pisa, Edi-
zioni ETS, 2001, 29-51.

51



HE N ELIA CARRAI

re positivamente.?” Come nota Beck, «su una frase la maggioranza delle
persone si trova d'accordo, al dila di tutti gli antagonismi, e in tutti i con-
tinenti: “non capisco pit il mondo”».>° Ma la patente difficolta a orienta-
re positivamente |"attuale cambiamento d’epoca manifesta, piu profon-
damente, la difficolta del soggetto a trovare i modi, le forme e i tempi di
un adeguata comprensione di sé, del contenuto autentico della propria
esperienza personale quale espressione significativa della relazione che
vivendo stabilisce con sé stesso e col mondo. Il soggetto approccia cosi
i problemi presenti partendo, il piu delle volte, da una non adeguata
comprensione di cosa «veramente gli occorra» (Taylor) patendo una
fondamentale distanza da sé stesso: «Che il mondo sembri troppo sfug-
gente, tanto per una progettazione politica quanto per la ricostruzione
razionale e I'appropriazione epistemologica [...] non & la causa ma il
risultato di un'alienazione il cui nucleo & una completa distorsione (tem-
porale) della relazione tardomoderna tra I'io e il mondo».*!

La stessa riflessione teologica & chiamata a fare i conti con questo
generalizzato quanto irriflesso scetticismo, di cui paura e incertezza dif-
fuse — con le loro diverse forme di negazione/rimozione - costituiscono
forse le espressioni esistenzialmente pili evidenti. In rapporto a tutto
questo, le argomentazioni astratte manifestano cosi la loro insolvenza,
poiché svolte prescindendo da un’efficace presa in carico della condi-
zione ed esperienze del soggetto presente.

B 1.2. La perdita del valore euristico dell’esperienza:
disarticolazione di soggettivita e oggettivita

Non capiamo piti il mondo perché fatichiamo a comprendere noi stessi:
«La perdita del mondo e di sé vanno sempre di pari passo».> Come
scrive Christopher Lasch, «in un'epoca di turbamenti la vita quotidiana
diventa un esercizio di sopravvivenza. Gli uomini vivono alla giornata
[...]. In queste condizioni I'identita personale & un lusso».** Il soggetto
tardomoderno patisce cosi — per usare un'espressione di Adorno - un

2 Cf.S.NATOLI, L’esperienza del dolore: le forme del patire nella cultura, Milano, Feltrinelli,

2002, 376/379 [ebook]; Rosa, Indisponibilita, 51; 64.

30 BEeck, La metamorfosi del mondo, 7/159; anche 12/159; 52/159.

31 RosA, Accelerazione e alienazione, 93/105.

32 H.RosA, Risonanza e vita buona. Educazione e capitalismo accelerato, Brescia, Morcellia-
na-Scholé, 2023, 60-61. Cf. anche GIDDENS, Le conseguenze della modernita, in partico-
lare 115-149.

33 C. LASCH, L’io minimo, Milano, Feltrinelli, 2004, 7.

52



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

vero e proprio «deperimento dell’esperienza»®* o — come si esprime
Hartmut Rosa — il venir meno di «esperienze risonanti».** La persona

vuole fare esperienza, ma non desidera capitalizzarla, praticando una
sorta di usura o di crematistica spirituale. Non crede infatti all'eventua-
lita di ritornare a sé arricchita dal consegnarsi ad altro, dal contatto e la
lotta col negativo o dalle soste nelle "domeniche della vita".3¢

La difficolta ad appropriarsi del contenuto autentico dell’espe-
rienza che pur il soggetto vive e la conseguente tendenza ad alienarsi in
“esperienze” e criteri a lui estranei & il tratto distintivo dell'individualita
della nostra modernita estrema. Un'ultima estraneita con il mondo e I'a-
bitudine a tutto sono cosi il segno di una pit drammatica distanza da sé
stessi: «La fuori tutto & morto, grigio, freddo e vuoto, e anche dentro di
me tutto € muto e sordo».>’ Si tratta dell’accettazione, non tematizzata,
di un fondamentale misconoscimento del valore euristico dell'esperienza
personale. Quest'ultima non si configura piti all’attenzione del soggetto
quale risorsa conoscitiva fondamentale per poter stabilire un rapporto
significativo con la realta — di sé e delle cose — né, tantomeno, quale ac-
cesso umanamente comune e condivisibile al mondo.* In questo senso,
si fanno molte esperienze, ma si ha poca esperienza e, proprio cosi, il
soggetto si aliena rispetto alla questione pili decisiva: riconoscere cosa
veramente gli occorra.*

Ne danno prova tanto gli inconsistenti quanto vuoti inviti al «be
yourself», quanto i ripiegamenti all'insegna del «sono fatto cosi»: due

3 ADORNO, Minima moradlia, 36. Cf. i rilievi anche in W. BENJAMIN, Esperienza e povertd, in

Ip., Opere Complete, vol. 5, Torino, Einaudi, 2003, 539.
3% Cf. H. Rosa, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin, Suhrkamp, 2016, 740-
756; Ip., Indisponibilita, 65-171.
R. BoDEI, Scomposizioni: forme dell’ individuo moderno, Bologna, Il Mulino, 1987, 245-
246 (presente nella 1* ed., 1987); cf. Ip., Destini personali: I'eta della colonizzazione delle
coscienze, Milano, Feltrinelli, 2021, 318-319/533; 333/533 [ebook].
37 Rosa, Indisponibilita, 62-63.
38 Cf. Z. BAUMAN, Amore liquido: sulla fragilita dei legami affettivi, Roma-Bari, Laterza, 2013,
11/176 [ebook]; Ip., Voglia di comunitd, Roma-Bari, Laterza, 2018, 34-35/90, 77-78/90;
R. SENNETT, The Uses of Disorder: Personal Identity and City Life, London, Faber & Faber,
1996, 42.
«Sul piano culturale, non sappiamo pili con precisione cosa sia una vita buona e di qua-
le tipo di legami con gli altri e con il mondo abbiamo bisogno. Cos’é una vita buona?
Non sappiamo rispondere a questa domanda» (RoOsA, Risonanza e vita buona, 29). Su
queste «esperienze di estraneita» cf. U. GALIMBERTI, L ospite inquietante. Il nichilismo e i
giovani, Milano, Feltrinelli, 2007, 51; 45; D. BRUZZONE, La vita emotiva, Brescia, Morcel-
liana-Scholé, 2022, 17; M. LACROIX, Il culto dell’emozione, Milano, V&P, 2002, 9-11.

36

39

53



HE N ELIA CARRAI

facce della medesima “impermeabilizzazione” del soggetto tardomo-
derno al processo conoscitivo/acquisitivo dell'esperienza. Di tali reto-
riche si alimenta la nostra societa rapida e pigra, la quale invitando a
“essere sé stessi” spaccia, al contempo, I'illusione di poter differire all'al-
goritmo finanche la messa a fuoco dei nostri veri bisogni.*® In questo
discredito circa il valore euristico dell’esperienza personale a contrap-
porsi non sono piu semplicemente il sapere e il credere quanto il sapere
stesso e |'esperire: |'esperienza e la certezza.

B 1.3. Cosa rimane? L'urgenza di fedelta
alla propria esperienza autentica

Se non vogliamo che la riflessione teologica si accodi al catastrofismo
del lamento e sancire cosi in via definitiva la «perdita della capacita di
fare esperienza di cid che accade»,*' occorre riconoscere come il sog-
getto tardomoderno continui a vivere una serie di esperienze “liminali”
in cui si manifesta la sua capacita di cogliere, dal di dentro di queste
stesse esperienze, il limes di una profondita indisponibile di sé e in sé,
un’oggettivita che segna in senso radicale (alla radice) la sua soggettivi-
ta. E sufficiente pensare all'impatto che suscita nel soggetto I'incontro
con la bellezza o I'esperienza dell'innamoramento come, d'altra parte,
tutte quelle esperienze che il soggetto vorrebbe eludere e che sono,
tuttavia, rivelative di un elementare assetto esperienziale dei cui termini
ultimi egli non dispone: si pensi alla nostalgia, all’esperienza del dolore,
come allo sgomento per la morte. Sono esperienze proprie della real-
ta personale che manifestano la loro “tenacia” anche a dispetto dei piu
disparati tentativi di elusione.*? Infatti, se non vogliamo accordare alla
pressione della societa tecnica la forza di ridefinire I'uomo ontologica-
mente, & necessario riconoscere come la stessa tematizzazione critica di

40 Cf. B.-C. HAN, Infocrazia. Le nostre vite manipolate dalla rete, Torino, Einaudi, 2023,

28/48 [ebook]; P. GILBERT, Intelligenza artificiale, metafisica ed etica, in Fidei Communio
1(2025), 123-147; E. MAZZARELLA, Contro metaverso. Salvare la presenza, Milano-Udine,
Mimesis, 2022.

G. MINICHIELLO, “Nostos”. Ontologia dello spaesamento, Roma, Studium, 2018, 19; cf.
G. AGAMBEN, Infanzia e storia, Torino, Einaudi, 2001, 5-9; 41-65; T.\W. ADORNO, Teoria
della Halbbildung, Genova, Il Nuovo Melangolo, 2010, 29-30.

In merito all'incontro con la bellezza e alla relazione io-tu, cf. VON BALTHASAR, La per-
cezione della forma, vol. 6, e Ip., Solo I'amore ¢ credibile, Roma, Borla, 2006; sull'intero
tema cf. L. GlussaNl, [l senso religioso. Volume primo del PerCorso, Milano, Rizzoli (BUR),
1997.

41

42

54



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

un deperimento esperienziale implichi che il soggetto sia ancora capace
di accorgersi di tale deperimento. Occorre rifiutare, quindi, I'idea per
la quale «gli uomini siano a tal punto prigionieri dei vari sviluppi sociali
che li condizionano, [...] che non sarebbero capaci di modificare i loro
comportamenti».* Passibile dei pili svariati tentativi di riduzione, per-
mane un'urgenza di fedelta nel/del soggetto alla propria esperienza au-
tentica, un'"apertura” indisponibile a lui quanto alla pressione sociale e
che, proprio perché indisponibile, si distingue nettamente dalle logiche
del «be yourself» oggi di moda, senza poter essere liquidata quale ulte-
riore espressione del dilagante narcisismo.* Il soggetto rimane capace
di vivere — come descrive Hartmut Rosa — momenti di «risonanza vi-
brantex, lo spalancarsi di momenti in cui fa esperienza di un piti adegua-
to accesso-rapporto alla realta di sé e delle cose: gli uomini, dopotutto,
rimangono «sempre dotati per la risonanza».* Nemmeno le espressio-
ni piti recenti del nichilismo contemporaneo possono impedire I'emer-
gere di questa dimensione di bisogno indisponibile nel soggetto: «Uno
dei compiti pili urgenti, e anche pit attraenti, di una comprensione del
nostro momento storico & proprio quello di intercettare e seguire al-
cuni punti di luce in cui sta avvenendo questa mutazione del nichilismo,
dall'essere una perdita all’emergere di un bisogno»:* il permanere di
un nucleo indisponibile di urgenze e tratti dell'umano non esauribili o
eliminabili dalle pressioni che insistono sul soggetto stesso. L'uomo im-
merso nell'attuale cambiamento d'epoca continua a vivere cosi una piu
o meno consapevole esperienza di questo “fondo di sé”, foss’anche, a
livello minimale, nei termini di un percepito disagio e aspirazione a re-
cuperare un’autentica fedelta nei confronti di sé, «aspirazione a libera-
re |'esperienza dalle forme mortificanti, ripetitive e convenzionali della

3 TAYLOR, Il disagio della modernite, 84.

[l rischio di un’ultima liquidazione di tale urgenza di autenticita rimane il limite della pur
penetrante lettura in LIPOVETSKY, La fiera dell’ autenticita, 5-48/244; 129-145/244; 219-
233-235/244; sulla necessita di non liquidare questo bisogno cf. R. BODEI - M. FIMIANI
— S. ForTl, Discussione su “L’individuo senza passioni”, in Iride (2002), 420-421; BODEI,
Destini personali, 335/533; 519-520/533 nota 20; 453/533 nota 8; PuLcINi, L'individuo
senza passioni, 164-166.

RosA, Risonanza e vita buona, 61-62. Nell'esperienza di risonanza emerge cosi il fondo
«indisponibile» del reale, una sorta di irriducibilita alle nostre pretese di «messa a di-
sposizione» e, tuttavia, & proprio in questo ristabilirsi di un’esperienza non calcolatri-
ce/reificante che il soggetto sperimenta come costitutivo, non solo strumentale, il suo
rapporto con il mondo: «Non & sufficiente che io afferri il mondo, perché la risonanza
necessita anche che io milasci chiamare, che io venga toccato, che qualcosa mi raggiunga
dall'esterno» (Ip., Indisponibilites, 79-80).

C. EsposiTo, Il nichilismo del nostro tempo, Roma, Carocci, 2021, 20-21; cf. anche 125.

45

46

55



HE N ELIA CARRAI

civilta strumentale».*’ Si tratta non tanto di una sorta di residualita per-
sonale quanto, piuttosto, di qualcosa che I'uomo irriducibilmente «é».

B 2. Esperienza e ragione

Recuperando il suggerimento del card. Ratzinger possiamo ora soffer-
marci, in una lettura corsiva e schematica, su quei passaggi in cui FR si
esprime, pitt o meno direttamente, intorno al tema dell’esperienza, cer-
cando di ricavare anche laddove impliciti il maggior numero di elementi
utili alla nostra riflessione.*®

B 2.1. L’esperienza in Fides et ratio

— Al n. 9 dell’enciclica leggiamo che la conoscenza filosofica «poggia
sulla percezione dei sensi, sull'esperienza e si muove alla luce del solo
intelletto [...] mentre la fede, illuminata e guidata dallo Spirito, ricono-
sce nel messaggio della salvezza la "pienezza di grazia e di verita” (cf.
Gv 1,14)». L'originale latino distingue piti chiaramente tra percezione
sensibile ed esperienza: «Sensuum enim haec perceptioni adnititur nec
non experientiae».* Uno dei problemi testuali che occorre rilevare nei
passaggi in cui ricorre il termine esperienza & proprio quello di una non
adeguata distinzione fra esperienza intesa esclusivamente come perce-
zione del mondo materialmente sensibile ed esperienza latu sensu, qua-
le significativo rapporto che il soggetto vive e stabilisce con la realta di
sé e del mondo e che si articola sia a livello materiale quanto immateria-
le, includendo anche la fondamentale esperienza che il soggetto vive di
sé in rapporto alla realta. Il «<mentre» che introduce la peculiarita cono-
scitiva della fede, sembra da comprendersi in riferimento al precedente
«solox riferito all'intelletto e non quale esclusione dell'esperienza dal
dinamismo proprio della fede.

— Al n. 26 & sottolineato come proprio «l|'esperienza quotidia-
na»,*® in particolare quella della sofferenza, porti la ragione a misurarsi

47 C. TAYLOR, Radici dell'io. La costruzione dell'identitd moderna, «Epifanie del moderni-

smox, Milano, Feltrinelli, 1993, 571.

48 Per il testo di FR cf. AAS 91 (1999), 1-88. La traduzione italiana & quella prodotta dalla
Santa Sede.

4 FR,AAS 91 (1999), 9.

0 FR AAS 91 (1999), 26-27.

56



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

con fatti che rendono «ineludibile una questione cosi drammatica come
quella sul senso». In effetti, & qui affermato che la stessa “messa in moto”
del naturale dinamismo della ragione nel suo interrogarsi e nel suo cer-
care soluzioni & originariamente innescato da questo «misurarsi coi fat-
ti» a partire dall’«esperienza quotidiana.

- Aln. 301l testo accenna a tre tipi di verita: le pit numerose sono
quelle che «che poggiano su evidenze immediate o trovano conferma
per via di esperimento. E questo I'ordine di verita proprio della vita
quotidiana e della ricerca scientifica» (n. 30);>! seguono le verita filosofi-
che «a cui l'uomo giunge mediante la capacita speculativa del suo intel-
letto» e, infine, «le verita religiose, che in qualche misura affondano le
loro radici anche nella filosofia» (n. 30). L'«anche» in quest’ultima pro-
posizione consente di non percepirla in contrasto con quanto affermato
al n. 26 dove e «l'esperienza quotidiana» — previa a ogni riflessione
filosofica — che sollecita la ragione a «misurarsi coi fatti ineludibili» della
realta, aprendo il soggetto nella direzione di quelle domande determi-
nanti per le «risposte che le varie religioni nelle loro tradizioni offrono
alle domande ultime» (n. 30).

- Ainn. 31 e 32 il sapere filosofico & declinato in termini ampi di
mondovisione con cui ogni uomo cerca di orientarsi e collocarsi sensata-
mente nel mondo. Affermando il carattere intrinsecamente relazionale
dell’esistenza umana viene sottolineato come non tutto cio che si cono-
sce puo essere oggetto di una verifica empiricamente diretta, eviden-
ziando cosi come I'uomo, «essere che cerca la verita, & dunque anche
colui che vive di credenza» (n. 31).°2 Dove "il credere” & inteso come
parte del naturale dinamismo conoscitivo umano, necessario ai diversi
ambiti del sapere. Questo credere & ancora «una forma imperfetta di
conoscenza, che deve perfezionarsi progressivamente mediante |'evi-
denza raggiunta personalmentes (n. 32); il testo non specifica, tuttavia,
i termini di come questo perfezionamento personalizzante si svolga in
riferimento al credere della fede. Nonostante il sapere-credendo sia
ancora una forma imperfetta di conoscenza, «la credenza risulta spesso
umanamente pil ricca della semplice evidenza, perché include un rap-
porto interpersonale e mette in gioco non solo le personali capacita co-
noscitive, ma anche la capacita piti radicale di affidarsi ad altre persone,
entrando in un rapporto piu stabile e intimo con loro» (n. 32). In questo
senso |'uomo & capace di verita secondo una misura di verita che sor-

51 FR, AAS 91 (1999), 28-29.
52 FR, AAS 91 (1999), 29.

57



HE N ELIA CARRAI

passa ampiamente |'astrazione universalizzante di matrice illuministica:
«La perfezione dell'uomo, infatti, non sta nella sola acquisizione della
conoscenza astratta della verita, ma consiste anche in un rapporto vivo
di donazione e di fedelta verso I'altro» (n. 32). Emerge cosi, a questo
livello, la decisivita dell'esperienza relazionale in cui |'"altro” manifesta
storicamente la verita stessa: «L'uomo, credendo, si affida alla verita
che I'altro gli manifesta» (n. 32). Proprio la peculiare forma testimoniale
con cui il cristianesimo si comunica ha a che fare con una manifestazione
storicamente sperimentabile dal soggetto: nei testimoni «si scopre I'e-
videnza di un amore che non ha bisogno di lunghe argomentazioni per
essere convincente, dal momento che parla a ognuno di cio che egli nel
profondo percepisce [percepit] come vero e ricercato da tanto tempo»
(n. 32). Lo stesso dinamismo testimoniale si fonda, quindi, sulla possibi-
lita di un manifestarsi e un percepire, ovvero sulla corrispondenza che si
stabilisce tra «I’evidenza di un amore» e un «percepire nel profondo
come verox» da parte del soggetto.”

- Al n. 48, constatando la «progressiva separazione tra la fede e
la ragione filosofica», I'enciclica sottolinea come da questa separazione
«sia la ragione che la fede si sono impoverite e sono divenute deboli
I'una di fronte all’altra» (n. 48). Proprio in merito a questo riferimento
troviamo un’affermazione peculiare sull'esperienza: «La ragione, pri-
vata dell’apporto della Rivelazione, ha percorso sentieri laterali che ri-
schiano di farle perdere di vista la sua meta finale. La fede, privata della
ragione, ha sottolineato il sentimento e I'esperienza, correndo il rischio
dinon essere pil una proposta universale» (n. 48). L'affermazione - che
si cautela significativamente dietro |'idea di “rischio” — manifesta nella
sua formulazione una implicita assunzione del paradigma moderno di
matrice lessinghiana, per la quale I'esperienza personale risulta euristi-
camente irrilevante in ordine alla verita universalmente intesa.

— Al'n. 67 viene configurato lo statuto della teologia fondamenta-
le. In linea con il Vaticano | e nel solco di Rm 1,19-20, viene sottolineato
che «esistono verita conoscibili naturalmente, e quindi filosoficamen-
te»; a questa affermazione ne segue un'altra la cui formulazione lascia
in prima battuta interdetti: si legge infatti che «la loro conoscenza [delle
verita conoscibili naturalmente/filosoficamente] costituisce un presup-
posto necessario per accogliere la Rivelazione di Dio» (n. 67). Nel chiaro

53 Cosi al n. 32: «ll martire, insomma, provoca in noi una profonda fiducia, perché dice cid

che noi gia sentiamo e rende evidente cid che anche noi vorremmo trovare la forza di
esprimere».

58



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

intento di affermare la capacita di verita della ragione, percepiamo in
questa frase un cedimento espressivo per il quale I'accoglibilita della
rivelazione sembrerebbe condizionata a determinate “conquiste” in-
tellettuali previe. Attraverso gli esempi comprendiamo, tuttavia, che il
«presupposto necessario» € da intendersi, piuttosto, nei termini della
strutturale apertura/capacita della ragione a poter intuire e riconoscere
la verita: il testo non solo richiama la «conoscenza naturale di Dio» ma,
significativamente, «la possibilita di discernere la rivelazione divina da
altri fenomeni» e con cio la capacita di «riconoscimento della sua credi-
bilita», come la capacita umana di poter «parlare in modo significativo
e vero anche di cio che eccede ogni esperienza umana» (n. 67). Sarebbe
stato utile che il testo si diffondesse maggiormente su questa intrinse-
ca capacita di discernimento della ragione che la abilita a distinguere
la Rivelazione da qualsivoglia altro fenomeno religioso. Fondamentale,
infine, & la nota 90 in cui, attraverso una citazione di Giovanni Paolo Il, &
implicitamente suggerito il superamento dell’impianto classico dei cosi
detti preambula fidei, quali acquisizioni teoretiche previe condizionan-
ti I'accoglimento della rivelazione - nell’ottica di un unico necessario
«preambolo»:** che I'uomo prenda seriamente in carico quelle «prime
domande fondamentali» che nell'esperienza che egli vive della realta
sorgono in lui; dove "il punto di caduta” non & sull’adeguatezza o meno
delle risposte che I'uomo tenta di dare a tali domande, né sulla riusci-
ta conquista delle verita autonomamente accessibili dalla ragione, ma
sull’apertura interrogantesi della ragione stessa del e nel soggetto.*

- Aln. 83 troviamo i passi ripresi da Ratzinger nel '98: «Una gran-
de sfida che ci aspetta al termine di questo millennio & quella di saper
compiere il passaggio, tanto necessario quanto urgente, dal fenomeno
al fondamento» (n. 83). Il paragrafo cerca di delineare I'imprescindibili-
ta del sapere metafisico in quanto intrinsecamente pertinente |'umano.
«Ovunque I'uomo scopre la presenza di un richiamo all'assoluto e al
trascendente, i gli si apre uno spiraglio verso la dimensione metafisi-
ca del reale: nella verita, nella bellezza, nei valori morali, nella persona
altrui, nell’essere stesso, in Dio». L'autore esplicita qui ulteriormente
la sua intenzione: «Desidero solo riaffermare che la realta e la verita

5% «La ricerca delle condizioni nelle quali I'uomo pone da sé le prime domande fonda-

mentali» (GIOVANNI PAOLO I, Lettera ai partecipanti al Congresso internazionale di Teo-
logia Fondamentale, in L’ Osservatore Romano, 3 ottobre 1995, 8).

In questo senso affermare la «capacita metafisica della ragione & un dato necessario alla
fede» (J. RATZINGER, La presentazione del documento pontificio: Per una lettura dell’Enci-
clica Fides et Ratio, in Quaderni de «L’'Osservatore Romano» 105 [1999], 45).

55

59



HE N ELIA CARRAI

trascendono il fattuale e I'empirico, e voglio rivendicare la capacita
che I"'uomo possiede di conoscere questa dimensione trascendente
e metafisica in modo vero e certo, benché imperfetto e analogico». I
passaggio dal fenomeno al fondamento indica una dinamica in cui & I'e-
sperienza del fenomeno a orientare nella direzione di una profondita
irriducibile alla sola dimensione fattuale. Si tratta di riconoscere, quindi,
che «non & possibile fermarsi alla sola esperienza; anche quando questa
esprime e rende manifesta I'interiorita dell’'uomo e la sua spiritualita, &
necessario che la riflessione speculativa raggiunga la sostanza spirituale
e il fondamento che la sorregge» (n. 83). Questa “impossibilita” segna
per il soggetto il non poter disporre dei termini del dinamismo cono-
scitivo che gli & proprio. L'esperienza che il soggetto vive di sé e della
realty, lo introduce a percepire un’apertura in lui che gli & indisponibile.
Cosi il testo segnala come la stessa parola di Dio faccia «continui riferi-
menti a cio che oltrepassa I'esperienza e persino il pensiero dell'uomo;
ma questo “mistero” non potrebbe essere rivelato, né la teologia po-
trebbe renderlo in qualche modo intelligibile, se la conoscenza umana
fosse rigorosamente limitata al mondo dell'esperienza sensibile» (n.
83).>¢ Cio significa che il problema del restringimento delle possibili-
ta proprie della ragione, & correlato a un non pieno svolgimento della
traiettoria conoscitiva, la quale si “blocca” in una affermazione del dato
materialmente quantificabile, obliterando cosi I'esperienza di quello
«spiraglio» — di quell”'impossibilita a fermarsi” — in virtt della quale,
laddove invece riconosciuta, I'«esperienza sensibile» manifesta di non
poter esaurire e risolvere in sé stessa il proprio valore e significato. In
quest’ottica, conclude il paragrafo, «una teologia priva dell’orizzonte
metafisico non riuscirebbe ad approdare oltre I'analisi dell’esperienza
religiosa e non permetterebbe all'intellectus fidei di esprimere con coe-
renza il valore universale e trascendente della verita rivelata».

B 2.2. Una metafisica di carattere sapienziale

I nn. 80-86 di FR costituiscono nel loro insieme un invito a riguadagna-
re un paradigma di ragione e di filosofia pitt ampio rispetto ai criteri
di normativita razionale impostisi in epoca moderna. Si invita quindi a

recuperare una piu originaria e ampia idea di ragione: «E necessario,
anzitutto, che la filosofia ritrovi la sua dimensione sapienziale di ricer-

36 Cf. CoNclILIo VATICANO |, cost. dogm. Dei Filius (24 aprile 1870), IV: DS 3016.

60



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

ca del senso ultimo e globale della vita. Questa prima esigenza, a ben
guardare, costituisce per la filosofia uno stimolo utilissimo ad adeguarsi
alla sua stessa natura» (n. 81). Cosi I'invito alla stessa teologia (al n. 86)
a non tralasciare quello che viene definito «orizzonte metafisico», &
da cogliersi congiuntamente al piu ampio invito a che il sapere umano
riscopra il suo originario e unitario «carattere sapienziale, e non mera-
mente teoreticistico o analitico, della ragione filosofica».*’ E un invito,
cosi, a una comprensione rinnovata dello stesso sapere metafisico, nei
termini di una fondamentale apertura del soggetto, il quale si interro-
ga circa l'essenziale, I'origine e il destino dell’essere dell'uomo come
del mondo, in un superamento, se vogliamo, di una troppo marcata
connotazione aristotelica incentrata sul dualismo materia-forma. L'en-
ciclica sottolinea, infatti, come la stessa Scrittura contenga una vera e
propria sapienza circa l'essere dell'uomo e del mondo, con riferimento
specifico a Genesi (n. 80). In effetti, la Bibbia nei suoi primi versetti spa-
lanca un orizzonte ontologico che sorpassa i miti delle ancestrali lotte
cosmogonico-fondazionali del sapere mitico: |'essere della realta non
& iscritto, infatti, nella polarita duale materia-forma quanto, piuttosto,
nella positiva relazione-distinzione fra Creatore e creatura. In effetti,
solamente dove il monismo dell’essere & contestato ab origine & anche
con cid riconosciuto quel differenziale qualitativo di carattere ontologi-
co che apre realmente la storia alla liberta umana non permettendogli
di chiudersi nel cerchio univoco dell'immanenza, conferendo una re-
sponsabilita inedita al soggetto (in ordine al male come al bene), che
fonda la significativita stessa dell’esistenza come della liberta perso-
nale in riferimento alla storia.® Come nota Epis, «l'istanza sapienziale
di Fides et Ratio apre alla tematizzazione della nozione di senso e di
esperienza come categorie idonee a denotare |'implicito antropologi-
co della questione della verita».*® E innanzitutto in una presa in carico
del proprio stesso esserci, che I'esperienza del fenomeno & per il sog-
getto introduttiva a un cammino di conoscenza che apre e orienta al
fondamento (di sé, del mondo). Cio significa che la ragione si manifesta
strutturalmente «aperta all’assoluto» (n. 41), quale riflesso dell’origi-
nario differenziale qualitativo a livello ontologico per il quale il sogget-
to si percepisce in fieri e non gia risolto in sé stesso. In tal senso, la sog-

57 P. SEQUERI, Metdfisica e ordine del senso, in Teologia 2 (2012), 159-171.

8 Come nota Bertuletti: «L'istanza sapienziale fa riferimento alla “trascendenza immanen-
te”, intrinseca alla forma dell’agire umano» (A. BERTULETTI, “Fides et Ratio”. L'intenzione
enunciativa, in Teologia 24 [1999], 289-295).

59 M. Epis, Nuovo corso di teologia sistematica, vol. 2, Brescia, Queriniana, 2009, 573.

61



HE N ELIA CARRAI

gettivita € intrinsecamente capace di oggettivita in virtu della struttura
propria del suo rapportarsi storico con I'essere (di sé e delle cose) in
divenire, in rapporto al quale sperimenta/scopre un'apertura/doman-
da sull’essere stesso (di sé e delle cose) la cui ineludibilita e ineluttabi-
lita si manifesta nei termini di una indisponibile (oggettiva) “apertura”
del proprio essere personale (soggettivo), impossibile a “risolversi” nel
proprio esistere. Al contrario, laddove si impone la negazione del dif-
ferenziale qualitativo ontologico & anche posta la pretesa di un’auto-ri-
soluzione (e auto-assolvimento) del soggetto da parte delle sue forze
come, inevitabilmente, dalle diverse potenze immanenti alla storia: la
questione del vero finisce cosi per esser ricondotta, in vari modi, all’or-
dine dell'umanamente producibile, spalancando la via a ogni possibile
alienazione.

Tocchiamo cosj, a livello ontologico, il sostanziale punto di arti-
colazione fra orizzonte storico e piano veritativo: |'apertura significa-
tivamente interrogantesi del soggetto in quanto ineliminabile, ovvero
indisponibile al soggetto, si configura nel soggetto stesso quale ogget-
tivita da accogliere e che «é» lui stesso. L'uomo sorprende il proprio
stesso essere abitato da una domanda «ineliminabile».%° La dimensio-
ne naturalmente relazionale del soggetto immerso nell’ambito di una
realta da cui dipende (innanzitutto biologicamente), si manifesta nella
profondita razionale del soggetto stesso nei termini di una significativita
totale inevitabilmente ricercata, ma non per questo disponibile a una
sua auto-produzione esaustiva: un'apertura strutturalmente irrisolvibile
nel piano della pura immanenza.' Si delinea cosi un orizzonte metafi-
sico-sapienziale nel quale a esser centrale non sarebbe piu la coppia
materia-forma quanto, piuttosto, quella fenomeno-fondamento, la quale
adombra in sé la relazione originaria Creatore-creatura. Filosofia e te-
ologia, la ragione come la fede, condividono il destino di dover fare i
conti con questa fondamentale apertura dell’essere personale.®? L'u-
mano domandare che sorge dalla profondita irrisolta del soggetto non
costituisce, infatti, una semplice premessa passeggera per lo sviluppo
di un “successivo” sapere metafisico ma fonda (e ri-fonda) quest'ulti-
mo proprio innanzitutto in quanto domanda: & proprio nell'esperienza

60 Cf.J. RATZINGER, Natura e compito della teologia, Milano, Jaca Book, 1993, 24; pubblica-
to per la prima volta in Communio USA 4 (1984), 350-363.

61 Cf. R. GUARDINI, La fine dell'epoca moderna. Il potere, Brescia, Morcelliana, 2004, 13;
cf. anche Ip., Eternita e Storia: la determinazione dell’esistenza nel pensiero di Platone e
Agostino, O. BRINO (ed.), Brescia, Morcelliana, 2017, 27-46.

62 Cf. RATZINGER, La presentazione del documento pontificio, 13-14.

62



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

dell’'umano interrogarsi che si manifesta I'effettivita di un fondamento
logico-ontologico dell’essere personale a questi indisponibile.®?

B 2.3. Il valore dell’esperienza

Se a prima vista FR sembra occuparsi di una questione «eminentemen-
te intellettuale», tuttavia, «guardando le cose in profondita, I'Enciclica
[...] interpella tutti gli uomini in quanto in ogni uomo alberga il desi-
derio di conoscere la verita e trovare risposta agli interrogativi fonda-
mentali dell'esistenza».%* Tale realismo pone la necessita di una «filo-
sofia che sia in grado di comprendere concettualmente la dimensione
metafisica della realta» ovvero una ragione «aperta agli interrogativi
fondamentali dell’esistenza, all'integrita e alla totalita del reale, senza
pregiudiziali chiusure e senza precomprensioni riduttive».%® Recupera-
re un orizzonte di carattere sapienziale non puo tradursi, quindi, in una
riedizione “scolastica” della metafisica, quanto piuttosto in una rinnova-
ta presa in carico della natura esigenziale e interrogantesi dell’essere
personale, che si manifesta in interrogativi, bisogni e dinamismi umani
che albergano strutturalmente nell’'uomo. Tali urgenze, per quanto tra-
scurate o malamente perseguite, rimangono alla radice indisponibili al
soggetto (oggettive) e, proprio cosi, espressive della realta di sé quale
essere la cui significativa realizzazione & una questione sostanzialmen-
te aperta. Per poter accogliere |'annuncio cristiano, quindi, «da un lato
deve esser destata la domanda, dall'altro lato il messaggio cristiano si
deve continuamente lasciar ridestare dal reale interrogarsi degli uomini
su sé stessi, per plasmare ogni volta in modo nuovo la risposta a partire
dall'ascolto di queste domande».*

Ora, se «l'apertura metafisica» della ragione si attesta — prima
ancora che in qualsiasi tentata risposta — nell’ineludibilita dell'umano
interrogarsi che orienta di per sé stesso al fondamento; e se questo
orizzonte di domande sempre nuovamente riemerge nel soggetto a
partire dalla sua «esperienza quotidiana» (nn. 26, 29), cio significa che

63 Cf.FR29.

% RATZINGER, La presentazione del documento pontificio, 12-13. Cf. FR al n. 30, dove I oriz-
zonte di cosa sia filosofia & dilatato in modo sostanziale, in una assimilazione all'esercizio
significante della ragione qua talis.

RATZINGER, La presentazione del documento pontificio, 12-13.

J. RATZINGER, Chiesa aperta al mondo?, in Ip., L'insegnamento del Concilio Vaticano Il
(Opera omnia 7/2), G.L. MULLER (ed.), Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana,
2019, 420.

65
66

63



HE N ELIA CARRAI

I"ambito fenomenico/esperienziale non pud esser ridotto a una sorta
di “pretesto” da cui semplicemente prenderebbe avvio una riflessione
destinata a sempre nuove vette di pil pura astrazione. L'esperienza, in
quanto «partecipazione pragmatico-cognitiva»®’ del soggetto al reale
&, piuttosto, permanentemente parte della traiettoria conoscitiva orien-
tata al fondamento. Infatti, se le domande fondamentali del soggetto
riemergono nella loro ineludibilita “nel corpo a corpo” con la realta (di
sé e del mondo), nell’esperienza quotidiana, cid significa che la dimen-
sione dell’esperienza rimane un ambito mai definitivamente superabile
e a partire dal quale si dischiude ogni volta il cammino all’essenziale/
fondamentale. Perché si dia un trascendimento in ordine all’esperienza
fenomenica quest’ultima rimane, nelle sue qualita, sempre necessaria in
quanto tale. Come sintetizza Guardini, significa che «in realta esiste solo
il conoscere vivente, in cui la compagine ideale si trova concretamente
unita con l'atto reale, del quale I'essenza sta proprio nella sua concre-
tezza».®® Rimane decisiva, in tal senso, la lezione guardiniana di una co-
noscenza come “incontro” fra soggetto e oggetto, capace di tener conto
della «disomogeneita dell’essere», ovvero di quella complessita strati-
grafica della realta che si manifesta a partire dalla percezione che di sé
ha il soggetto «vivente-concreto».*’

Conoscere & un modo particolare in cui il soggetto concreto coglie con
un movimento vivo la cosa reale; nel suo essere, nella sua essenza, nel
SUO senso; per sé stessa e nel suo rapporto con le altre cose; nella sua
concreta irripetibile singolarita, cosi come secondo la sua generale tipo-
logia. Questo conoscere & un atto vivo-concreto. Ha, certo, un “signifi-
cato” universale che trascende la singolarita di cui s'é detto. Ma l'univer-
salita del significato conoscitivo diventa uno schema irreale se non resta
correlato all’atto vivo.”

La conoscenza non si realizza, quindi, nei termini di una sempre
piu raffinata capacita d'astrazione a partire da una previa registrazio-

7 \W.BELARDI, /] costituirsi del campo lessicale dell'experientia, in M. VENEZIANI (ed.), Lessico
intellettuale Europeo. Experientia. X Colloquio internazionale. Roma, 4-6 gennaio 2001,
Firenze, Olschki, 2002, 1-61, qui 46; cf. D. MIETH, Alla ricerca di una definizione del con-
cetto di "esperienza”, in Concilium XIV/3 (1978), 69-89, in part. 71.

%8 R. GUARDINI, Sacra Scrittura e scienza della fede, in |. DE LA POTTERIE (ed.), L'esegesi cri-

stiana oggi, Casale Monferrato, Piemme, 1991, 45-91, qui 46.

Cf. GUARDINI, Sacra Scrittura e scienza della fede; Ip., L' opposizione polare, in Ib., Scritti di

metodologia filosofica (Opera omnia 1), H.-B. GERL-FALKOVITZ (ed.), Brescia, Morcelliana,

2007.

GUARDINI, Sacra Scrittura e scienza della fede, 48.

69

70

64



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

ne dei dati di realta, quanto in una penetrazione e comprensione della
profondita effettiva di quanto implicato nella realta e nell'esperienza
che diessail soggetto vive.” La dimensione universale di una data cono-
scenza &, quindi, sempre «irradiazione» di un atto conoscitivo puntuale,
storicamente situato, in cui il soggetto & chiamato a «una mobilitazione
corrispondente all'oggetto», a un adeguamento qualitativo in rapporto
all'essere dell'oggetto. Solo nell’accoglimento di quest’ultimo nell’es-
sere del soggetto si da quel conoscere veramente per il quale pud emer-
gere quella significativita del dato di realta in rapporto al sé personale
«che trascende I'avvenimento concreto: la veritax».”? Cio significa, nota
sulla stessa linea Ratzinger, che «la via della conoscenza umana esige
sempre la compenetrazione dello strumento corporale e della assimi-
lazione spirituale».”? Il valore euristico dell'esperienza personale si ma-
nifesta, quindi, nella fondamentale relazione fra soggetto e oggetto (e
soggetto e soggetto) in cui il primo & convocato a una mobilitazione di
sé corrispondente al secondo.”* Ora laddove il conoscere & concepito
nei termini di un incontro, il soggetto vivra un rapporto tanto piu con-
sapevole con la realta di sé (autocoscienza) e del mondo (conoscenza),
quanto pil accogliera tali realta come “adeguamento qualitativo”, se-
condo un coinvolgimento di sé che incrementa i termini della sua stessa
autocoscienza. Solo laddove «la conoscenza non & uno specchio morto
cheriflette I'oggetto»’* I'esperienza della realta pud non ridursi a mero
impressionismo sensibile. L'intera traiettoria conoscitiva tende a questa
coscienza in noi dell’essere reale — sé stessi, dati di realta, circostanze —
in cui I'esperienza personale & il manifestarsi in noi di tale incontro sog-
getto-oggetto. Il livello “reattivo” dell'esperire, quello dell'impressione
sensibile, & cosi sussunto in una pit ampia comprensione dell’esperire
in cui troviamo co-implicate tanto la liberta personale quanto la riflessi-

7 Cf. le considerazioni di Sequeri nella direzione «di un'ontologia del fondamento

come liberta e relazione intenzionale originaria nei confronti dell'essere storico» (P.
SEQUERI, Esperienza della fede e testimonianza della rivelazione, in Teologia 6 [1981],
121); cf. L. SERENTHA, | contenuti dell’esperienza cristiana, in Teologia 2 (1981), 121-
131, qui 123.

«La conoscenza non & un apparato statico, ma una potenza viva e plastica di quell’unita
spirituale-corporea che denominiamo "uomo”» (GUARDINI, Sacra Scrittura e scienza del-
la fede, 53).

J. RATZINGER, Fede ed esperienza, in ID., Elementi di Teologia fondamentale, Brescia, Mor-
celliana, 2005, 81-95, qui 82.

Cf. H. RoMBACH, Erfahrung, Erfarungswissenchaft, in Lexikon der Padagogik, vol. 1, Frei-
burg-Basel-Wien, Herder, 1970, 375-377.

GUARDINI, Sacra Scrittura e scienza della fede, 46.

72

73

74

65



HE N ELIA CARRAI

vita del soggetto, costitutive il livello propriamente umano dell’esperien-
za stessa.”® Ex-per-ire (inf. pres. di experior) suggerisce, in effetti, che non
ci sia veramente esperienza senza quell’attraversamento/accoglimento
del dato che fa “ritornare” a sé stessi cambiati. Esperienza, quindi, come
personale presa di coscienza del valore rivelativo, trasformante, dell’in-
contro che il soggetto vive con la realta.”” Cosi Kierkegaard sintetizza
questa fondamentale correlazione:

La legge per lo sviluppo dell'io riguardo alla conoscenza - se & vero che
I'io diventa sé stesso — & che il grado crescente della conoscenza corri-
sponda al grado dell’autocoscienza: ché I'io, quanto pili conosce, tanto
pil conosce sé stesso. Se questo non avviene, la conoscenza, quanto pil
cresce, tanto piu diventa un certo conoscere inumano per effettuare il
quale si spreca l'io dell'uomo.”®

Ma se il conoscere e il conoscersi sono compresi in questa inestri-
cabile e originaria correlazione, la disarticolazione moderna fra sogget-
tivita e oggettivita si rivela, in definitiva, un'impostura teoretica, poiché
I'uscire da sé del conoscere & sempre anche un accogliere in sé, e il cul-
mine di una conoscenza che voglia dirsi oggettiva sara sempre dinami-
camente teso a una pitl viva forma di autocoscienza del/nel soggetto.

B 3. Esperienza come luogo teologico

Proprio alla luce dell'iniziale suggerimento di Ratzinger, vale la pena,
infine, individuare attraverso il suo pensiero alcune linee fondamental
per una teologia dell'/nell’esperienza. Infatti, rimane in gran parte un
auspicio disatteso quello formulato da Torrell a inizio anni ‘80, laddove
segnalava come

76 Cf. su questo TOMMASI, Il problema dell’esperienza, 49; Ip., Il pratico, le pratiche, Iesi-

stenza, in Studia Patavina 1 (2012), 38-40; P. DEAR, The Meanings of Experience, in K.
PARK — L. DASTON (ed.), The Cambridge History of Science, vol. 3, Cambridge, Cambridge
University Press, 2006, 106-131; A. BERTULETTI, I/l concetto di «esperienza» e la teologia,
in Teologia V1/2 (1981), 85-87.

77 Cf.E. FALQUE, The Book of Experience, London, Bloomsbury Academic, 2017, 5-6; H. MAL-
DINEY, La prise, in Qu'est-ce que I'homme?, Bruxelles, Presses de I'Université Saint-Louis,
1982, 135-157.

78 S. KIERKEGAARD, Sygdommen til Deden, SKS, Bd. XI, 147; trad. it. La malattia mortale,
Milano, Mondadori 1991, 34 (trad. lievemente modificata).

66



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

il concetto di esperienza & uno dei pill “problematici” che esista, ed &
proprio qui che la teologia fondamentale ha la sua particolare parola da
dire, sia per dare il proprio contributo a chiarire quanto si intende con
questo termine, sia per formulare i criteri di valutazione dell’eventuale
valore normativo per la teologia.””

Anche il continuamente auspicato rinnovarsi del linguaggio teo-
logico potra essere qualcosa di pit che una mera operazione di ma-
quillage, solo in virtu di una rinnovata centralita dell'esperienza nella
comprensione del dinamismo credente: «Il grande compito che ci at-
tende & quello di riempire di esperienza di vita le vecchie, grandi parole
della tradizione che sono ancora davvero valide, cosi da renderle com-
prensibili. Abbiamo ancora molto da fare da questo punto di vista».® Si
tratta quindi, tanto per I'autocoscienza credente come per la teologia,
di poter riconoscere il «cammino della fede a partire dall'esperienza
aperta ai sensi», in quanto, come sottolinea ancora Ratzinger, «la fede
comincia dall’esperienza».?’

B 3.1. Esperienza vitale della domanda

L'esperienza vitale della domanda non solo attesta al soggetto il fon-
damento logico-ontologico della propria esistenza («apertura metafi-
sica») ma € anche, come nota Ratzinger, cio che intimamente lo abilita
a «intendere ed esperire nella sua autenticita» il messaggio cristiano.

La risposta che il messaggio cristiano da alla domanda sull'umana esi-
stenza presuppone precisamente tale domanda; il messaggio cristiano
si pud intendere e si pud quindi esperire nella sua autenticita soltanto
dove in precedenza la domanda sulla condizione umana sia stata sof-
ferta come domanda. La vitalita della risposta cristiana (vitalita non re-
toricamente, ma essenzialmente intesa) esige quindi fondamentalmen-

79 ).-P. TORRELL, Nuove correnti di teologia fondamentale, in R. LATOURELLE — G. O'COLLINS
(ed.), Problemi e prospettive di Teologia Fondamentale, Brescia, Queriniana, 1980, 38.

80 | RATZINGER, Dio e il mondo, Cinisello Balsamo, San Paolo, 2001, 23.

8 E conclude: «La conoscenza di Dio non pud svolgersi in noi escludendo I'intervento dei
sensi, e che la strada per pensare Dio passa attraverso la percezione sensibile e viene
mediata dai sensi. Se cid & vero, questo significa anche che ogni introduzione alla fede,
catechesi, catecumenato, deve passare per i sensi» (RATZINGER, Fede ed esperienza, 82).
Ratzinger si colloca cosi nel solco di quella tradizione teologica che ritiene irrinunciabile
1'assioma peripatetico di matrice aristotelica «nihil est in intellectu quod non prius fuerit
in sensu» (TOMMASO, De veritate, . 2, a. 3, arg. 19; ARISTOTELE, De anima lll, 8, 432a 7-8).

67



HE N ELIA CARRAI

te I'esperienza vitale della domanda; I'annuncio cristiano non puo che
ricevere continuamente da questa domanda la sua vita e la sua realta
nell’'umanita.®

L'esperienza vitale della domanda, quindi, non pud mai esser
semplicemente “lasciata indietro”, quasi che la fede in Cristo la renda
superflua, in quanto punto di interlocuzione permanente del dialogo
che Dio stabilisce con ['uomo e che «raggiunge il suo culmine assoluto
nel farsi uomo di Dio: partecipazione della parola divina alla passione
dell’'uomo». Ma proprio questo parteciparsi di Dio rende possibile
e impegna i credenti a «prendere sul serio la ricchezza e profondita
dell’'umano interrogarsi, quel partecipare alla totalita della passio huma-
na [...]. Infatti tale partecipazione [...] alla domanda che I'essere uma-
no come totalita significa, & necessaria affinché il messaggio cristiano
resti sempre sé stesso nelle diverse circostanze».?*> Solamente quando
il soggetto si imbatte in cio che & in grado di entrare adeguatamente e
compiutamente in rapporto con la struttura esigenziale che lo contrad-
distingue - solo allora — egli sperimenta, finalmente, in termini inaspet-
tatamente positivi (inediti) I'apertura indisponibile del proprio essere:
un'esperienza nuova di sé e del reale.

B 3.2. Rivelazione: un fatto di cui fare esperienza

FR sottolinea come «all’origine del nostro essere credenti vi & un incon-
tro, unico nel suo genere, che segna il dischiudersi di un mistero nasco-
sto nei secoli» (n. 7).8* Cio significa che in virtu della Rivelazione stessa
«la storia [...] diventa il luogo in cui possiamo costatare |'agire di Dio a
favore dell’'umanita. Egli ci raggiunge in cio che per noi & pit familiare
e facile da verificare, perché costituisce il nostro contesto quotidiano,
senza il quale non riusciremmo a comprenderci (n. 12)». In questa pos-
sibilita di «constatazione» si intrecciano i due elementi per i qualil'idea
stessa di Rivelazione cristiana sta o cade: sperimentabilita e irriducibilita.
Ovvero che la rivelazione sia un avvenimento reale nella storia e, pro-
prio cosi, sperimentabile e, al contempo, essa non possa esser ridotta a
un'esperienza del soggetto: «La fede comincia dall'esperienza, ma non

82 RATZINGER, Chiesa aperta al mondo?, 419-420.

8 RATZINGER, Chiesa aperta al mondo?, 420.

8 Cf. 1Cor 2,7; Rm 16,25-26. Cf. BENEDETTO XV, enc. Deus caritas est, 18 gennaio 2006, n.
1,in AAS 98 (2006), 218.

68



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

puo essere limitata a un’esperienza semplicemente data, essa provoca
una dinamica delle esperienze ed essa stessa crea nuove esperienze. |l
Dio sempre piu grande non puo essere riconosciuto che nel superamen-
to verso una realta sempre pit grande nella correzione costante delle
nostre esperienze».®* Come nota Ratzinger, I'eccedenza irriducibile del
dato rivelato che la fede accoglie non supera I'esperienza nei termini di
un qualcosa che si giustappone a essa, il superamento & dato dal fatto
che colui che sirivela in essa & realmente il semper major e il suo rivelarsi
apre cosi necessariamente a un dinamismo di sempre nuove esperien-
ze: «E cosi che la fede e I'esperienza costituiscono la continuita d'una
linea che deve andare sempre pit lontano. Solo accompagnandosi al
superamento continuo della fede, si potra realizzare in definitiva una
vera “esperienza di fede"».%¢ Esperienza «di un mistero nascosto», di un
incontro «unico nel suo genere» e, proprio per questo, «constatabile»
e «facile da verificare». Come scrive ancora Ratzinger:

Indubbiamente cid che ci tocca produce esperienza, ma & esperienza
come frutto di un evento, non di una discesa nel profondo di noi stessi.
E proprio questo che si intende col concetto di Rivelazione: il non-pro-
prio, cid che non appartiene alla sfera mia propria, mi si avvicina e mi
porta via da me, al di la di me, crea qualcosa di nuovo. Questo ¢ cio che
determina anche la storicita della realta cristiana, che poggia su eventi e
non sulla percezione della profondita del proprio intimo, che poi & quel
che si chiama “illuminazione”.®’

E cosi rovesciato il vecchio pregiudizio teologico, in quanto & pro-
prio il tornare ad accordare all’esperienza il suo proprio valore euristi-
co a consentire di non ridurre I'accadimento della fede a una esclusiva
«esperienza interiore»® né, tanto meno, derivarla tout court dalla comu-
ne «esperienza religiosa».®” Questo perché il dinamismo proprio dell’e-
sperienza implica sempre I'incontro con altro da sé; non solo, proprio tale
dinamismo viene confermato dal fatto che Dio - il Tutt'Altro - si rende
storicamente incontrabile, per condescensio divina, attraverso una me-

8 RATZINGER, Fede ed esperienza, 85.

8 RATZINGER, Fede ed esperienza, 85. Su questo superamento cf. anche J. RATZINGER, Bat-
tesimo, fede e appartenenza alla Chiesa, in Ip., Elementi di Teologia fondamentale, 25-
43, in part. 31; Ip., Fede come conversione, metanoia, ivi, 45-58; fondamentale H.U. vON
BALTHASAR, Esperienza di Dio nella Bibbia dei Padri, in Communio 3 (1976), 4-15.

87 RATZINGER, Fede, Verita e Tolleranza, 92.

8 Cf. cost. dogm. Dei Filius: DS 3033.

8 Cf. Pio X, enc. Pascendi Dominici gregis (8 settembre 1907): DS 3484-3486.

69



HE N ELIA CARRAI

diazione esperienziale. Tutto cid non vale solo nei confronti dell’incontro
con la figura storicamente determinata di Gesu di Nazaret: la stessa FR i
ricorda, infatti, come il peculiare “sapere-credendo” presuppone una de-
terminata esperienza della relazione, dell'altro, tale per cui la stessa dina-
mica testimoniale cristiana si fonda sul «manifestarsi» dell’amore di Dio
e sul «percepire» dell'uomo, ovvero sull'esperienza di una corrispon-
denza storicamente reale che si stabilisce tra «I'evidenza di un amore»
e un «percepire nel profondo come vero» (cf. FR 32).° In questo senso
I'oggettivita della Rivelazione, come verita che si rende storicamente in-
contrabile, fa appello all'oggettiva apertura propria della soggettivita in
una articolazione sostanzialmente positiva delle due dimensioni. Infatti,
& proprio nell’ambito storico-categoriale che accade qualcosa di nuovo
per I'essere del soggetto, non riconducibile a una semplice emersione sul
piano categoriale di un'unita apriorica di carattere trascendentale. Come
sintetizza Tavard, infatti, «la sostanza della rivelazione non & costituita
nell'insegnamento di una dottrina, ma nel manifestarsi di una presenza
in mezzo agli uomini».”’ Laddove non fosse toccata nel presente I'intima
liberta del soggetto, laddove quest'ultimo non si riconoscesse con-voca-
to da un’azione presente di Dio (gesti-parole), non puo esservi, propria-
mente, alcuna reale novita né, tantomeno, la fede.”” Comprendiamo cosi,
dal punto di vista dell’esperienza, la missione dello Spirito e il significato
di tradizione: quest'ultima, quale «comunione dei fedeli intorno ai Pasto-
ri nel corso della Storia», & sempre nuovamente alimentata dalla fonda-
mentale paradosis dello Spirito di Cristo che assicura esattamente

il collegamento fra |'esperienza della fede apostolica, vissuta nell’ origi-
naria comunita dei discepoli, e I'esperienza attuale del Cristo e della sua
Chiesa [...]. Grazie al Paraclito I'esperienza del Risorto, fatta dalla co-
munita apostolica alle origini della Chiesa, potra sempre essere vissuta
dalle generazioni successive.”

% Tale dinamica caratterizza cosi la stessa esperienza ecclesiale: «L'invito reale da espe-

rienza ad esperienza e nient'altro fu, umanamente parlando, la forza missionaria dell’an-

tica Chiesa. La comunita di vita della Chiesa invitava alla partecipazione a questa vita, in

cui si svelava la verita da cui veniva questa vita. Viceversa |'apostasia dell'eta moderna si

fonda sulla caduta di verifica della fede nella vita dei cristiani» (J. RATZINGER, Guardare

Cristo. Esercizi di Fede, Speranza e Carita, Milano, Jaca Book, 2020, 31).

H. DE LUBAC, La rivelazione divina e il senso dell'uvomo (Opera omnia 14), Milano, Jaca

Book, 2017, 29.

92 Cf. CoNciLIo VATICANO I, cost. dogm. Dei Verbum (18 novembre 1965), n. 4: EV 1/866
[da ora in poi: DV].

%3 BENEDICTUS XVI, Udienza generale, 16 aprile 2006.

91

70



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

B 3.3. Esperienza di fede come nuova autocoscienza

Cio significa che una “teologia dell’/nell’esperienza” sorge laddove
non si cerchi di ridurre a uno solo dei suoi elementi la fondamentale
relazione tra |'indisponibilita della realta rivelata — non deducibile né
sussumibile dall'/all’esperienza tout court - e la necessaria mediazione
esperienziale che tocca la liberta del soggetto con-vocandolo a un rico-
noscimento/accoglimento di tale Rivelazione. Cio significa che «del con-
cetto di "rivelazione” fa sempre parte anche il soggetto ricevente: dove
nessuno percepisce la rivelazione, i non & avvenuta nessuna rivelazione,
dato che li nulla & stato svelato».”* Ovvero, il soggetto & convocato sul
piano conoscitivo, in termini unici, a vivere quell’adeguamento/accogli-
mento con cui si compie |'originaria traiettoria della dinamica conosci-
tiva dell’'uomo in rapporto all'essere. FR ci ricorda che I'uomo & capace
di operare un «discernimento» che gli consente di distinguere |'unicita
dell’esperienza della Rivelazione di Dio rispetto a qualsiasi altra espe-
rienza umana (cf. FR 67). In questo senso «|'esperienza vitale della do-
manda» costituisce un criterio fondamentale per il soggetto, perché, alla
luce di quanto emerso, «noi possiamo riconoscere soltanto cio per cui si
dain noi una corrispondenzax.®® Cio significa che la fede non & anzitutto
una “scossa interiore”, quanto il corrispondere all’appello della presen-
za di Dio; presenza la quale, nella sua effettivita storica, determina la
grazia dell'initium fidei’® ovvero la possibilita di un adeguamento qua-
litativo del soggetto nei confronti del darsi e dirsi del Padre nel Figlio e
che costituisce, in definitiva, |'esperienza della fede propriamente det-
ta. Ma laddove si verifica tale accoglimento, ecco che si manifesta come
innanzitutto sia 'uomo a essere accolto nell’essere e nella vita stessi di
Dio, reso cioé partecipe di una possibilita d’esperienza di sé come del
mondo del tutto inedita, una dilatazione sostanziale dell’orizzonte della
ragione e dell'umano esperire. E Paolo ad avere espressioni decisive su
questa fede come “inabitazione” di Cristo: partecipazione al nous come

94 ], RATZINGER, La mia vita, Cinisello Balsamo, San Paolo, 2005, 19-20. Sul tema cf. Ip., L"i-
dea di rivelazione e la teologia della storia di Bonaventura (Opera omnia 2), G.L. MULLER
(ed.), Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2017, 39-119. Cf. anche G. O'CoL-
LINS, La teologia della rivelazione, Catania, Paoline, 1969, 67; sul piano esegetico cf. A.
OEPKE, amokaAdmTw, in GLNT 5,82-159.

95 |. RATZINGER, Che cosa crede la Chiesa? Una introduzione al Catechismo della Chiesa Cat-
tolica, in Quaderni — Nuova Serie del Sinodo Romano 2 (1993), 67-73, qui 69.

%6 Sull'initium fidei come grazia cf. DS 375-395. Sulla gratia fidei cf. P. SEQUERI, L'idea della
fede. Trattato di teologia fondamentale, Milano, Glossa, 2002, 17-33.

71



HE N ELIA CARRAI

ai sentimenti stessi di Cristo, un essere resi partecipi della vita e con cid
dell’esperienza stessa del Figlio.””

B 3.4. Una fede confermata dall’esperienza

Con cid, & anche posta la possibilita della verifica della fede. Se da un
lato, infatti, la verita accolta nella fede & radicalmente indisponibile al
soggetto, dall'altro, essa chiede di “inverarsi” nel soggetto, di esser ve-
rificata. La credibilita dell’avvenimento cristiano trova conferma nell'e-
sperienza che il soggetto vive, quale luogo del fondamentale articolarsi
della ragione con la fede. Come afferma ancora Ratzinger: «Il Vangelo
diventa credibile la dove ci sono persone che se ne lasciano completa-
mente afferrare e dove I'esperimento della vita diventa la sua confer-
max.”® Infatti, proprio perché il darsi e dirsi di Dio in Cristo si sottopone
alla verifica del dinamismo conoscitivo dell'umana ragione, esso rivela
in pienezza alla ragione stessa la sua effettiva capacita di verita, costi-
tuendo ogni volta un invito a «re-imparare la grande ragione umana»?
e, proprio cosi, superare anche le false contrapposizioni impostesi con
la modernita fra soggettivita e oggettivita, fra storia e veritd, fra sapere
e credere, fra esperienza e conoscenza.'® In questo senso proprio |'e-
sperienza di fede consente di recuperare tutta la portata e significati-
vita di quell’oggettivita al fondo della soggettivita personale, in quanto
la «viva esperienza di fede [...] non mortifica le aspettative del vivere
umano, ma le esalta nella partecipazione alla stessa esperienza di Cri-
sto»."”" Quanto emerso mi pare trovi corrispondenza con ci6 che Luigi
Giussani, in un testo del 1963 rivolto al card. Montini, identifica quale
«triplice fattore» da cui «come unita d’atto vitale» emerge «l'espe-
rienza cristiana ed ecclesiale»: a) L'incontro con un fatto obiettivo; b) Il

97 Fil 2,5; 1Cor 2,6-16; Rm 8,15-16; 12,2; Col 1,27; Gal 2,20; 2Cor 4,16; Ef 3,16-19.

% ). RATZINGER, Abbiamo bisogno di persone che pratichino il Vangelo, in Ip., In dialogo
con il proprio tempo (Opera omnia 13/3), G.L. MULLER (ed.), Citta del Vaticano, Libreria
Editrice Vaticana, 2024, 140.

9 . RATZINGER, Maestro della fede, in Ip., In dialogo con il proprio tempo, 179.

100 Cf, RATZINGER, Maestro della fede, 185.

101 BeNEDICTUS XVI, Omelia, in AAS 100 (2008), 347. «La fede Cristiana, in quanto annuncia
la verita dell’amore totale di Dio apre alla potenza di questo amore, arriva al centro piu
profondo dell'esperienza di ogni uomo, che viene alla luce grazie all'amore ed ¢ chia-
mato ad amare per rimanere nella luce. [...] Non ¢'& nessuna esperienza umana, nessun
itinerario dell'uomo verso Dio, che non possa essere accolto, illuminato e purificato da
questa luce» (FRANCISCUS, enc. Lumen fidei, 29 giugno 2013, n. 32, in AAS 105 [2013],
575).

72



Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza MM

potere di percepire adeguatamente il significato di quell’incontro; ¢) La
coscienza della corrispondenza «tra il significato del Fatto in cui ci s'im-
batte e il significato della propria esistenza, — fra la realta cristiana e la
propria persona —, fra I'Incontro e il proprio destino».'?

In definitiva, «la fede cristiana non & un sistema. Non puo essere
pensata come un sistema chiuso. E una via, e una via si riconosce solo
imboccandola e percorrendola. Questo vale in un duplice senso: il fatto
cristiano non si dischiude a nessuno se non nell'esperienza dell'accom-
pagnarvisi; e nella sua totalita consente di essere colto soltanto come
cammino storico».'” Cio significa che il luogo del positivo e reciproco
articolarsi della ragione con la fede, non pud che essere I'esperienza che
il soggetto vive del «fatto stesso della presenza» di Cristo (cf. DV 4); in
questo senso |'intelligenza della fede non puo che essere sempre, anche,
un’intelligenza dell’esperienza, in virtl della quale il soggetto puod sem-
pre nuovamente riconoscere |'indeducibile novita di quanto egli non
puod produrre da sé stesso e che ¢, tuttavia, la verita totale di quell’og-
gettivita al fondo della propria soggettivita, del proprio essere persona-
le: «Tu autem eras interior intimo meo et superior summo meo».'*

102 ] testo Struttura dell’esperienza & oggi pubblicato in L. GiussaNi, Il rischio educativo,
Milano, Rizzoli, 2005, 126-131. Fondamentale sul tema P. BANNA — E. PRATO, L’idea di
“esperienza cristiana” secondo Luigi Giussani, in La Scuola Cattolica 151 (2023), 29-57; cf.
M. ScHoLz-ZAPPA, Luigi Giussani. L'esperienza elementare, Milano, Jaca Book, 2024.

103 RATZINGER, La fede tra ragione e sentimento, 152-153.

194 AucusTiNus, Confessionum libri XIll (CCSL 27), L. VERHEIEN (ed.), Turnhout, Brepols,
1981 (passus: IIl, 6, 11).

73






REFORMATIO ECCLESIAE,
PROSPECTIVA'Y PERSPECTIVA
TEOLOGICA

=== Miguel Angel Nifez Aguilera

FivE1 CoMMUNIO 2025

Anno | / Numero 2
pp. 75-105

ABSTRACT B The reformatio Ecclesiae as demand for truth about the being of the
Church runs through its entire history. Occasionally there is talk of reform when certain
surgical measures are adopted or a relevant change occurs in its visible side, but these
never put an end to the desire for a Church that is always and increasingly faithful to Jesus
Christ. This article offers a theological overview, in a Catholic context, on the reformatio
Ecclesiae as a matter. From the reformist present that represents the pontificate of Francis,
we go back to Benedict XVI as the pope who rehabilitated the concept of reform for Ca-
tholicism and we analyze the current theological panorama, regarding which we establish
some key points.

KEYWORDS B Church - Reform - Francis

I I AN EEEEEEE
MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

Professore ordinario di Ecclesiologia presso la Facultad de Teologia San Isidoro de Sevilla,
Sevilla, Spagna.
xtospes@gmail.com

FIDEI COMMUNIO mmm 2025/ Anno | / Numero 2 m DOI: 10.12875/FC252003 75






El anhelo de reforma en la Igleisa no es algo nuevo. Desde la antigliedad,
ante la provocacién que supone el pecado en una Iglesia que se confie-
sa santa, se documentan invocaciones a la fidelidad propia de quienes
han sido regenerados por Cristo en el bautismo y forman parte de su
cuerpo santo.' No era concebible — ya para aquellos cristianos — relegar
la santidad de la Iglesia a la confesién de fe sin actuar sobre su cuerpo
histérico. Una Iglesia que se confiesa santa exige en consecuencia una
vida concorde. Tan es asi, que el pecado en la Iglesia fue motivo de
duras controversias en los primeros siglos y, desde entonces, la cuestién
permanece abierta.’

Desde el siglo V en adelante, hallamos claramente la reformatio
Ecclesiage como argumento teoldgico, aunque con diversos sentidos.
Aparece como llamada a la moralidad de sus miembros, como retorno a
la praxis candnica antigua, como reconstitucién espiritual e incluso como
invocacién escatoldgica sobre el presente eclesial.’ El Concilio de Cons-

Al respecto, es todo un clasico: G.B. LADNER. The Idea of Reform. Its Impact on Chris-
tian Thought and Action in the Age of the Fathers, Cambridge, Harvard University Press,
1959.

Entre las grandes figuras de la teologia del siglo XX que se han ocupado de la cuestién:
K. RAHNER, La Iglesia de los pecadores, en ID., Escritos de teologia, vol. 6, Madrid, Cristian-
dad, 2007, 271-286; H.U. VON BALTHASAR, Casta meretrix, en ID., Ensayos teoldgicos, vol.
2, Madrid, Cristiandad, 2001, 197-290; J. RATZINGER, ¢ Critica a la Iglesia?, en Ip., Obras
completas, vol. 8/1, Madrid, BAC, 2015, 449-460; Ip., Cuestiones que plantea el encuen-
tro de la teologia luterana, en Ip., Obras completas, vol. 7/2, Madrid, BAC, 2016, 911-
920; Ip., Las culpas de la Iglesia, en Ib., Obras completas, vol. 8/1, Madrid, BAC, 2015,
461-468. Una reconsideracién reciente de la cuestién en G. CANOBBIO, Quale riforma
per la Chiesa?, Brescia, Morcelliana, 2019, 43-59, 77-95.

3 Cf.E. CaMPI, Riformare la Chiesa, Bologna, EDB, 2019, 11-22.

77



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

tanza (1414-1418) consagré la férmula «Ecclesia sit reformata in fide
et moribus, in capite et in membris» (Decreta pro concilii integritate, 26
marzo 1415). Este pensamiento fue recogido por el V Concilio Letran
en 1517, aunque con excasa fuerza operativa para un momento histé-
rico que pedia mas. Martin Lutero redactara, precisamente ese afio, su
Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum, las noventa y cinco
tesis con las que comenzé un movimiento reformista que terminé por
quebrar la Iglesia en Occidente.*

Tras consumarse la ruptura con Roma, el anhelo de fidelidad
mantendrd viva su demanda tanto entre las comunidades de la Reforma,
como en la Iglesia Catdlica. Sera en ambito reformado, especificamen-
te de la Nadere Reformatie calvinista holandesa del siglo XVII, donde
el deseo de vivir la Reforma en su pureza dé lugar a la idea de Iglesia
en permanente reforma. Esto es: «Ecclesia semper reformanda».> Coin-
cidiendo en el tiempo, el cardenal Roberto Belarmino escribia: «Re-
formatio Ecclesiae omni tempore necesaria est». Las dos expresiones
parecen similares y, sin embargo, sus sentidos difieren. La primera pre-
senta la Iglesia en continuo cambio, la segunda afirma acciones, siem-
pre necesarias, en un sujeto estable. También la nocién de reforma es

4 Sobre aquel momento: G. PaNI, Ecclesia semper reformanda: dal XIV al XVI secolo, en

A. SPADARO — C.M. GALLI (ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa, Brescia, Queriniana,
2016, 125-140; P. RiccA, Perché la riforma del XVI secolo?, en M. WiRrz (ed.), Riformare
insieme la Chiesa, Magnano, Qigajon, 2016, 79-94; J.W. O'MALLEY, La riforma nella vita
della Chiesa. Il concilio di Trento e il Vaticano Il, en SPADARO — GALLI (ed.), La riforma e le
riforme nella Chiesa, 86-92.

La autoria de la expresién, al dia de hoy, es incierta. A lo sumo, algunos investigadores
han llegado a composiciones similares en Jodocus van Lodensteyn, Beschouwinge van
Zion, Amsterdam 1674, cf. T. MAHLMANN, Ecclesia semper reformanda, Eine historische
Aufklérung. Neue Bearbeitung, en T. JOHANSSON — R. KOLB — J.A. STEIGER (ed.), Herme-
neutica Sacra. Studien zur Auslegung der Heiligen Schriftim 16. und 17. Jahrhundert, Berlin,
De Gruyter, 2011, 423-435; CANOBBIO, Quale riforma per la Chiesa?, 31-35. Incluso hay
autores que remontan la expresién a los debates parejos al Concilio de Vienne (1311-
1312), cf. J.-l. SARANYANA CLOSA, Ecclesia semper reformanda, en La reforma Gregoriana
y su proyeccidn en la cristiandad occidental. Siglos XI-XIl, Pamplona, Gobierno de Navarra,
2006, 17. La férmula, tal cual se presenta, solo ha podido ser documentada en Karl Barth
(1886-1968), de cuya mano irrumpe en el panorama teolégico contemporaneo (Confe-
rencia Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, del 30 julio 1947; presente también en
Kirchliche Dogmatik IV, 1953-1959); aunque Barth la remite a la tradicién. Esta imposibi-
lidad de documentar la expresién en su literalidad, hace pensar que tal vez estemos ante
una férmula feliz acufiada por el propio Barth a partir de la idea, ciertamente calvinista,
de Reforma en perpetua reforma, cf. H.-C. AskaNI, Ecclesia semper reformanda?, en M.
WIRZ (ed.), Riformare insieme la Chiesa, Magnano, Qigajon, 2016, 13-15.

¢ R.BELARMINO, Considerationes quatuor ex concilio Tridentino, Session 23, 24 et 25 (Roma,

octubre 1612) en G. BEAUCHESNE (ed.), Auctarium Bellarminianum, Paris 1913, 533.

78



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

distinta en una y otra: reformanda describe un movimiento, reformatio
indica una accién.

En dmbito catdlico, dado que las comunidades cristianas escin-
didas de Roma hicieron bandera de la reformatio hasta autodefinirse
con el concepto, laidea de reforma tomé forma apologética (contra-Re-
forma) y el término reformatio, hasta entonces habitual, empezé a ver-
se con recelo hasta su marginacién casi total, tanto de los documentos
magisteriales, como de los ensayos teoldgicos.” La enciclica Mirari vos,
de Gregorio XVI en 1832, es buena muestra de esta cancelacién de la
idea de reforma en dmbito catdlico.® Asi, los distintos movimientos teo-
|6gicos catdlicos de finales del siglo XIX y principios del XX hablan de
«ressourcement» para indicar, en realidad, renovacién ad fontes y Juan
XXIIl opta por el italianismo «aggiornamento» para presentar la actuali-
zacién eclesial que espera del Concilio Vaticano II.

Esta prevencién sobre el término reformatio alcanza incluso al
Vaticano Il como evidencia el uso frecuente de vocablos alternativos:
actualizacién, desarrollo, modernizacién, purificacién, renovacion... Re-
formatio aparece sélo tres veces y, de ellas, solo dos se refieren especi-
ficamente a reforma de la Iglesia: la necesidad de una continua «refor-
matio et renovatio» (UR 4); y «La Iglesia peregrina es llamada por Cristo
ad hanc perennem reformationem de la que la Iglesia, como institucién
humana y terrena, tiene siempre necesidad» (UR 6). El término privi-
legiado por el Concilio para hablar de reforma de la Iglesia es renova-
tio, registrado hasta en 39 ocasiones (cf. UR 4.6; LG 8-9; AG 37; GE 12;
PO 12; OT 22)7 Sirva de ejemplo Lumen gentium 8, donde los padres
conciliares parecen tener en mente la locucién «Ecclesia semper refor-
manda», sin embargo la evitan, generando el circunloquio «Ecclesia in
proprio sinu peccatores complectens, sancta simul et semper purifican-
da, poenitentiam et renovationem continuo prosequitur».'® El propio

7 Este movimiento se produjo realmente a partir de la segunda generacién, pues los tex-

tos del momento dejan una imagen diferente: ni la Confessio Augustana de 1530, ni
la Gallicana de 1559 recogen el término reformatio; en cambio, el Concilio de Trento
dedica hasta diez decretos De reformatione y usa el término hasta en 44 ocasiones. Del
caracter reformador de Trento: O'MALLEY, La riforma nella vita della Chiesa, 93-97.
«Absurdum plane est, ac maxime in eam injuriosum, restaurationem ac regenerationem
quamdam obtrudi, quasi necessariam ut ejus incolumitati et incremento consulatur»
(GREGORIO XVI, Enciclica Mirarivos, 15 agosto 1832, Ex oficina]J. Arkesteynii, 1832, 6-7).
Cf.).-F. CHIRON, Conversione e riforma nella Chiesa Cattolica dopo Yves Congar, en WiRz
(ed.), Riformare insieme la Chiesa, 164-167.

Pablo VI, meses antes de la aprobacién de Lumen gentium, reconoce en Ecclesiam suam
que lareforma de la Iglesia es la tarea principal del presente con el término renovatio, em-

79



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

Henry de Lubac, siguiendo la estela de los padres conciliares, considera
teolégicamente mas apropiada la férmula «Ecclesia semper purifican-
da», de LG 8, que la popularizada «Ecclesia semper reformandax.
Esta situacién de omisién intencionada del concepto reformatio
se prolongé durante el posconcilio hasta llegar a la enciclica Ut unum
sint, de Juan Pablo II, que usa recurrentemente el término reformatio (cf.
UUS 16,17,18,32,65,66,67,71,72,aunque bastantes de ellas por cita
de UR4y 6) e incluso llega a la composicién «perennis reformationis Ec-
clesiae» (UUS 82). No obstante, por la razén que fuese, aquel texto no
logré despertar la cuestion teoldgica en torno a la reformatio Ecclesiae
en ambito catdlico. Hoy dfia, sin embargo, el panorama es bien distinto.

M 1. La reformatio Ecclesiae en actualidad:
pontificado de Francisco

Del silencio sobre la reforma de la Iglesia se ha pasado, en el reciente
pontificado de Francisco, a una presencia recurrente de la cuestion. Al-
gunos vaticanistas, de hecho, ya hablaron de un Papa reformista desde
el primer instante, cuando el cardenal protodiacono anuncié que Jorge
Mario Bergoglio tomaba para si el nombre del Poverello d'Assisi.'? Se-
manas después, cuando el nuevo Pontifice constituyé el Consilium Car-
dinalium Summo Pontifici, popularizado como el C9 de cardenales, para
estudiar la estructura y funcionamiento de la Curia Vaticana en vista a
su reforma, muchos sintieron confirmadas sus expectativas. Para estos,
la anhelada hora de la reforma de la Iglesia parecia haber llegado. Cual-

pleado en trece ocasiones. Reformatio aparece solo una vez y, esta, en cita de Rom 12,2:
PABLO VI, Ecclesiam suam (6 agosto 1964), en Acta Apostolicae Sedis (en adelante AAS) 56
(1964), 639. Del caracter precursor de Ecclesiam suam sobre la reforma de la Iglesia: G.
CioLl, Forma e ri-forma della Chiesa nell'Ecclesiam suam, en A. CLEMENZIA (ed.), Forma e
forme della Chiesa. Per una Chiesa estroversa, Firenze, Nerbini, 2020, 25-34; L. VILLEMIN,
Le retour de la réforme dans I’Eglise catholique?, en Transversalités 137 (2016), 56-57. De la
impronta reformista del pontificado Montini: C. SCORDATO, Ecclesia semper reformanda,
en R. LA DELFA — V. IMPELLIZZERI (ed.), L'autocoscienza della Chiesa. Pablo VI nel Concilio,
Roma, Citta nuova, 2015, 341-369; A. UGENT!, La Chiesa dei tempi nuovi. Il rinnovamento
della Chiesa nel magistero di Paolo VI, Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1983.
Cf. H. be LuBAG, Las Iglesias particulares en la Iglesia universal, Salamanca, Sigueme, 1974,
27.

Dias después de su eleccién, el Papa en persona explicaba a los periodistas las razones
de su decisién por ser Francisco de Asis, «el hombre de la pobreza, el hombre de la
paz, el hombre que ama y custodia la creacién»: FRANCISCO, Ad legatos communicationis
sociales (16 marzo 2013), en AAS 105 (2013), 381.

80



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

quier gesto del nuevo Papa, hasta los mas minimos detalles de vida co-
tidiana, todas sus intervenciones y actos de gobierno eran analizados
por los medios de comunicacién bajo esta dptica. Sobre la mesa del
presente de la Iglesia, los periodistas recordaban los casos de pederas-
tia y la falta de transparencia del IOR como asuntos candentes a los que
Francisco debia dar respuesta inmediata; aunque también le aguarda-
ban otras cuestiones menos mediaticas, pero igualmente demandadas,
como la efectiva colegialidad de los obispos en el gobierno de la Iglesia
o la plena participacién del laicado, singularmente de la mujer, en la
Iglesia. Las horas de radio y televisién, asi como los rios de tinta, desde
el anuncio de aquella comisién C9 hasta la rubrica papal de la Consti-
tucién Apostdlica Praedicate Evangelium en 2022, por la cual la Curia
adquirfa nueva forma, dan testimonio del interés que la reforma de la
Iglesia suscita dentro y fuera de ella.

Dejando a un lado titulares de prensa y expectativas suscitadas en
estos afios acerca de lo que la Iglesia debiera reformar, todo cuanto a
veces aparece rompedor en este pontificado responde, en realidad, a
una idea motora, a partir de un diagndstico basico de la dolencia actual
de laIglesia, que Francisco ya expuso a los cardenales al dia siguiente de
su eleccidn. El 14 de marzo de 2013, durante la misa con los cardenales
que lo habian aupado al solio pontificio, el recién electo Pontifice centré
su homilia en la necesidad de movilizarse contra toda mundabidad en
la Iglesia, pues le impide su avance.” Vistas sus palabras en perspectiva,
aquella homilia representa toda una declaracién de intenciones con la
que Francisco, ademas, dibujaba su misién al frente de la Iglesia. Quien
ha cifrado el mal de la Iglesia en el inmovilismo causado por la munda-
nidad en ella, se siente consecuentemente impelido a trabajar por la
purificacién interna de la Iglesia para que ella recupere su vitalidad.

Francisco inicia su ministerio sefialando la mundanidad en la Igle-
sia como el mal que debe ser combatido y exhortando a los cardenales
a luchar contra él. No serd esta la ultima vez que Bergoglio hable de la
mundanidad en la Iglesia. En la navidad de 2014, ya inmerso en la refor-
ma de la Curia, Francisco volvia a incidir sobre la cuestién, detallando
un ramillete de dolencias derivadas de la mundanidad.’ De hecho, las
denuncias contra la mundanidad en la Iglesia son una constante en su

13 Cf. FRANCISCO, Pontificatus exordia (14 marzo 2013), en AAS 105 (2013), 265-366.

4 Cf. FRANCISCO, Occasione Romanae Curiae Natalicia Omina prosequendi (22 diciembre
2014), en AAS 107 (2015), 44-53. En linea similar, durante la navidad siguiente: Ip., Dum
Summus Pontifex faustis ominibus occasione Natalis Christi Curiam Romanam prosequitur
(21 diciembre 2015), en AAS 108 (2016), 35-42.

81



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

magisterio, con mas de 80 inserciones del término en todo tipo de in-
tervenciones. Ningln papa ha hablado de la mundanidad en la Iglesia
como él. Con anterioridad, el magisterio pontificio registra abundantes
exhortaciones a los fieles para que se cuiden del espiritu del mundo o
hablan de lo mundano como aquello que se opone al orden divino;
pero, propiamente, el concepto de mundanidad como enfermedad de
la Iglesia se lo debemos a Francisco." Solo hay un curioso precedente
en Benedicto XVI quien, meses antes de hacer publica su renuncia, dijo:
«a menudo corremos el riesgo de ser deslumbrados por los resplan-
dores de la mundanidad, que nos hacen menos capaces de recorrer
tales caminos [de Dios] o de leer tales signos».'¢ Obsérvese, pese a la
diferencia de estilo, la repeticién del paralelismo inmovilismo y mun-
danidad.

El antidoto a la mundanidad existente en la Iglesia, segin Fran-
cisco, es disponer la Iglesia en salida (continuando con ello el camino
renovador del Concilio Vaticano II),”” tal como recogen sus palabras a
los jévenes en Rio de Janeiro: «jquiero que se salga fuera, quiero que la
Iglesia salga a la calle, quiero que la Iglesia abandone la mundanidad, la
comodidad y el clericalismo, que dejemos de estar encerrados en noso-
tros mismos».'® Esta idea de Iglesia en salida, tan [lamativa para algunos,
tomé rapidamente cuerpo en su magisterio bajo las formas «opcién mi-
sionerax», «conversién pastoral» o «conversién misionera».'” Su prime-
ra exhortacién apostdlica ya la registra:

Suefio con una opcién misionera capaz de transformarlo todo, para que
las costumbres, los estilos, los horarios, el lenguaje y toda estructura
eclesial se convierta en un cauce adecuado para la evangelizacién del
mundo actual mas que para la autopreservacion. La reforma de estruc-
turas que exige la conversién pastoral sélo puede entenderse en este

Una cierta idea del significado de tal expresién para Francisco la encontramos dias pre-
vios a su eleccién, cuando el entonces cardenal Bergoglio rechazaba «la iglesia mundana
que vive en si, desde si y para sf; vivir para darse gloria unos a otros» (Diario ABC, 26
marzo 2013, 27).

BENEDICTO XVI, Audiencia general, 14 noviembre 2012.

«El Concilio Vaticano Il presentd la conversién eclesial como la apertura a una perma-
nente reforma de si por fidelidad a Jesucristo» (FRANCISCO, Evangelii gaudium, n. 26).
FRANCISCO, Encuentro con los jévenes argentinos, 28 julio 2013.

¥ Laidea remite a: V CONFERENCIA GENERAL DEL EPISCOPADO LATINOAMERICANO Y DEL CA-
RIBE, Documento conclusivo, Aparecida, 31 mayo 2007, n. 365-372. Mas al respecto en:
A. BRIGHENTI, Concepto y dmbito de la conversién pastoral, en R. LUCIANI = C. SCHICKEN-
DANTZ (ed.), Reforma de estructuras y conversién de mentalidades. Retos y desafios para
una Iglesia sinodal, Madrid, Khaf, 2020, 203-229.

82



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

sentido: procurar que todas ellas se vuelvan mas misioneras» (Evangelii
gaudium 27).

La remodelacién de la Curia Vaticana bajo la Constitucién Prae-
dicate Evangelium responde justamente a este principio.”” De donde la
reforma de la Iglesia pasa necesariamente, para Francisco, por la con-
versién misionera de todo el pueblo de Dios y todos en el pueblo de
Dios (cf. EG 17). La reforma vendra asi de «una Ecclesia in statu conver-
sionis e in statu missionis».?'

En esta Iglesia en salida misionera como paradigma (cf. EG 15),
las llamadas periferias —otro tema estrella del pontificado de Francisco—
juegan un papel esencial. Ellas, de algiin modo, tiran de la Iglesia hacia
la pureza evangélica, pues los pobres y marginados son los preferidos
de Dios, a quienes el Evangelio fue anunciado primero (cf. EG 197-201).
Cobra aqui todo su sentido aquella declaracién primera del Papa a los
periodistas: «jcémo quisiera una Iglesia pobre y para los pobres!»,?
luego recogida en Evangelii gaudium, n. 198: «quiero una Iglesia pobre
para los pobres. Ellos tienen mucho que ensefiarnos. Ademas de parti-
cipar del sensus fidei, en sus propios dolores conocen al Cristo sufriente.
Es necesario que todos nos dejemos evangelizar por ellos». Podriamos
hablar, en cierto modo, de las periferias como polo dinamizador de la
Iglesia.?®

20 Cf. FraNCIsco, Constitucién Apostdlica Praedicate Evangelium, 3, en AAS 114 (2022),
376-377.Sobre la reforma de la Curia: G. GHIRLANDA, La costituzione Apostolica «Praedi-
cate Evangelium» sulla curia romana, en La Civilta Cattolica 4123 (2022), 41-56; M. SEME-
RARO, La riforma di Papa Francesco, en Il Regno 14 (2016), 433-441. Una reflexién perso-
nal al respecto: G. ROUTHIER, La réforme de la curie romaine et la synodalité de I'Eglise, en
J. FAMEREE — G. ROUTHIER, Penser la réforme de I'Eglise, Paris, Cerf, 2021, 109-129.

CM. GALLI, Una facultad mds sinodal y una teologia mds profética, en Revista Teologia
54/123 (2017), 15. Mas al respecto: Ip., La riforma missionaria della Chiesa secondo Fran-
cesco. L'ecclesiologia del popolo di Dio evangelizzatore, en SPADARO — GALLI (ed.), La
riforma e le riforme nella Chiesa, 53-56; R. LuciANI, La reforma como conversion pastoral y
sinodal. Eclesiogénesis de una recepcién conciliar, en LUCIANI — SCHICKENDANTZ (ed.), Re-
forma de estructuras y conversién de mentalidades, 173-182; R. REPOLE, Forma e riforma
della Chiesa in papa Francisco, en CLEMENZIA, Forma e forme della Chiesa, 35-49.
FrRANCISCO, Ad legatos communicationis socialis, 381.

Sobre este aspecto: D. FARES, Si & fatto povero per arricchirci con la sua poverta 2Cor 8,9,
en SPADARO — GALLI (ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa, 491-500; C.M. GALLI, Los
pobres en el corazén de Dios y del Pueblo de Dios, en X. PIKAZA — |. ANTUNES, El Pacto de
las Catacumbas y la mision de los pobres en la Iglesia, Estella, Verbo divino, 2015, 259-
296; J.C. SCANNONE, Incarnazione, kenosis, inculturazione e povertd, en SPADARO — GALLI
(ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa, 465-483; P. TRIGO, Synodality with the People: A
Latin American Perspective, en D. MARMION — S. RYAN (ed.), Reforming the Church. Global
perspectives, Minnesota, Liturgical Press Academic, 2023, 117-134.

21

22
23

83



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

No obstante, mas alla del interés de la prensa por determinados
movimientos en el organigrama vaticano, Francisco insiste en la conver-
sién del corazén como el operador real de la reforma de la Iglesia. Asf,
respecto de la reforma de la Curia advierte: «Sin conversién de cora-
z6n, las reformas se quedan en un ambito meramente administrativo
o procedimental. Todos necesitamos un cambio de vida para que la
Iglesia pueda mostrar nitidamente el rostro genuino de Jesucristo».*
En esta remisién de toda reforma de la Iglesia a la conversién de los
corazones, Francisco no hace otra cosa que aplicar la doctrina fijada por
el Vaticano 1. Asi, segtn el Papa, «la reforma sélo y inicamente sera
eficaz si se realiza con hombres “renovados” [ ...]. No basta sélo cambiar
el personal, sino que hay que llevar a los miembros de la Curia a reno-
varse espiritual, personal y profesionalmente. La reforma de la Curia no
se lleva a cabo de ningtin modo con el cambio de las personas — que
sin duda sucede y sucedera - sino con la conversién de las personas».?
Para Francisco, la implicacién de cada miembro de la Iglesia en primera
persona es inexcusable: «toda reforma comienza por si mismo. La refor-
ma en la Iglesia la han hecho hombres y mujeres que no tuvieron miedo
de entrar en crisis y dejarse reformar a si mismos por el Sefior. Es el tini-
co camino, de lo contrario no seremos més que “idedlogos de reformas”
que no ponen en juego la propia carne».” En efecto, la reforma de la
Iglesia no queda cumplida por una reforma eclesiastica, reclama la fide-
lidad de todos los miembros de la Iglesia al Sefior en cada generacién.?®

Al compés de las palabras de Francisco, los cambios operados en
la Iglesia durante estos afios son evidentes. Unos afectan al gobierno
papal con la reestructuracién de la Curia Vaticana (con intervencién

2% FRANCISCO, A los participantes del encuentro con organismos de ayuda a la Iglesia de

América Latina, 23 junio 2023.

Asilo evidencian: S. MAzzoLINI, Riforma e conversione: un imprescindibile rapporto dina-

mico, en L. SABBARESE (ed.), Riforme nella Chiesa, riforma della Chiesa, Citta del Vaticano,

Urbaniana University Press, 2019, 50-61; CHIRON, Conversione e riforma nella Chiesa

Cattolica dopo Yves Congar, 180-186.

FrANCISCO, Ad Sodales Curiae Romanae, occasione prosequendi omina Natalicia (22

diciembre 2016), en AAS 109 (2017), 38. De la interraccién personas-estructras: C. JA-

coBs, Strukturen verdndern? — Menschen verdndern? Eine pastoralpsychologische Analyse
kirchlicher Wandlungsprozesse, en S. Kopp (ed.), Kirche im Wandel: Ekklesiale Identitct

und Reform, Freiburg-Basel-Wien, Herder, 2020, 427-459.

2 FrRANCIScO, Ad Cardinalem Renardum Marx (10 junio 2021), en AAS 113 (2021), 645.

2 Esta «no se agota en el enésimo proyecto para cambiar las estructuras. Significa en
cambio injertarse y radicarse en Cristo, dejandose conducir por el Espiritu» (FRANCIS-
co, Ad participes V Conventus Ecclesialis Nationalis [10 noviembre 2015], en AAS 107
[2015], 1287).

25

26

84



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

también de ciertos organismos vinculados a la Santa Sede) o el nom-
bramiento de laicos - hombres y mujeres — en cargos de responsabili-
dad; otros de caracter legislativo como la reforma del proceso canénico
para las causas de nulidad matrimonial o la modificacién del Cédigo de
Derecho Candnico para permitir el acceso de la mujer al lectorado y
acolitado, e incluso doctrinales como la modificacién completa del 2267
del Catecismo de la Iglesia Catdlica sobre la pena de muerte; aunque
la novedad de mayor calado auspiciada por Francisco quizas sea la si-
nodalidad como condicién de la Iglesia, a partir de la cual articular su
naturaleza comunional, que implica a todos los fieles en ella, y el ejer-
cicio colegiado del ministerio episcopal.”’ Del alcance reformador de
estas decisiones, y otras, daran cuenta los historiadores en las préximas
décadas; pero desde el dmbito teoldgico, lo que ya podemos constatar
es el regreso de la reformatio Ecclesiae como cuestién, superando un
silencio de siglos.

B 2. Rehabilitacion, en ambito catdlico,
del concepto reforma

Aunque hoy, al amparo de la determinacién de Francisco, tedlogos ca-
tdlicos abordan con naturalidad la reforma de la Iglesia y resulta familiar
hablar de ella, no siempre fue asi. Hace setenta y cinco afios, sélo la pre-
sencia de la palabra reforma en el titulo de una obra suscité sospechas
sobre el dominico Yves Congar, que vio cémo su libro Vraie et fausse
réforme dans I'Eglise era vetado por el Santo Oficio. Se impedia tanto su
reediciéon como su traduccién. La razén, como el propio autor acredita,
no era otra que la palabra réforme. Esta debia ser sustituida.?® Estamos
en 1950, afio también de la publicacién de la enciclica Humani generis,

2 El primer intento de realizacién ha sido la XVI Asamblea General Ordinaria del Sinodo

de los Obispos, bajo el titulo «Por una Iglesia sinodal, comunién, participacién y mi-
sién», con su modalidad inédita de tres fases (local-nacional, continental y universal),
constituyendo ya, en cierto modo, un ejercicio de sinodalidad. Esta articulacién, entien-
de Francisco, permite la escucha del entero pueblo de Dios y garantiza la participacion
de fieles, colegio episcopal y obispo de Roma, cada uno segtin su funcién, cf. FRANCIS-
o, Sancta Missa in initio XVI Coetus Generalis Ordinarii Synodi Episcoporum (10 octubre
2021), en AAS 113 (2021), 1100-1103. Al respecto: P.P. SALDAHNA, Verso una nueva
sinodalita ecclesiale?, en SABBARESE (ed.), Riforme nella Chiesa, riforma della Chiesa, 215-
241. El amplio estudio histérico-critico de C. FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalite.
Dal Vaaticano Il a papa Francesco, Venezia, Marcianum press, 2023.
30 Cf. Y. CONGAR, Diario de un tedlogo (1946-1956), Madrid, Trotta, 2004, 219.

85



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

de Pio Xll, donde se censura «<omnino reformandae» de la ciencia teo-
|6gica.’’

Esta prevencion catdlica sobre el término reformatio atraveso,
como vimos, el Concilio Vaticano Il'y vivié atin después de la enciclica Ut
unum sint (1995), aun cuando Juan Pablo Il usé el término reforma con
profusién. ; Cuando se produjo entonces la inflexién sobre esta reserva
de siglos? En nuestra opinidn, la recuperacién catdlica del concepto re-
forma se la debemos a Benedicto XVI con su antoldgico discurso a la Cu-
ria Romana del 22 de diciembre de 2005. En aquella ocasién, cuando el
Pontifice describe el proceso de recepcién conciliar bajo las hermenéu-
ticas opuestas de «la discontinuidad y de la ruptura» y de la «reforma,
de la renovacién dentro de la continuidad del tnico sujeto-Iglesiax»,*
el magisterio no sélo registra el término reformatio sin complejo, sino
que admite su ldégica: reconsideraciones doctrinales sobre elementos
nucleares que comportaron cambios de posicién en la Iglesia sin merma
de su continuidad histérico-teoldgica. El concepto reforma vino asi, a
manos del propio papado, rehabilitado subitamente. Debate herme-
néutico aparte, en el cual no entramos aqui, esta comprensién del Va-
ticano Il desde el concepto reformatio quizd sea el elemento de mayor
alcance del discurso.?

En su valoracién de perspectivas sobre el Concilio, el tandem or-
questado por Benedicto XVI es de por si curioso. A la hermenéutica de
la discontinuidad y ruptura no opone una hermenéutica de la continui-
dad y conservacién, como seria légico, sino una hermenéutica de la re-
forma, de la renovacién en la continuidad. De hecho, una supuesta her-
menéutica de la continuidad, tal como algunos cifraron su propuesta,*
no forma parte del discurso. Es mds, semejante consideracién reductiva
estd en contra de lo afirmado por Benedicto XVl en su intervencién,** no

31 Pio Xll, Humani generis (12 agosto 1950), en AAS 42 (1950), 564.

32 BENEDICTO XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia (22 diciembre 2005), en AAS
98 (2006), 46.

3 Asi lo estiman, entre otros: J.W. O'MALLEY, «The Hermeneutic of Reform»: a Historical
Analysis, en Theological Studes 73 (2012), 521; o M. DE SALIs, Ermeneutica della riforma,
en Annuarium Historiae Conciliorum 43 (2011), 19; VILLEMIN, Le retour de la réforme dans
I'Eglise catholique?, 49.

3 V. gr., autores tan dispares entre si: B. GHERARDINI, Concilio Ecumenico Vaticano Il, Un

discorso da fare, Frigento, Casa Mariana, 2009, 84-88; 253-254; P. HUNERMANN, Excom-

municatio - Communicatio, Versuch einer Schichtenanalyse der aktuellen Krise, en W.

BEINERT (ed.), Vatikan und Pius-Biider. Anatomie einer Krise, Freiburg, Herder, 2009, 160.

Destacan esta manipulacién, entre otros: DE SALIS, Ermeneutica della riforma, 19-54; W.

KASPER, Renovacién a partir del origen. Para la interpretacién del Concilio Vaticano Il, en

V. VIDE - J.R. VILLAR (ed.), E] Concilio Vaticano Il. Una perspectiva teoldgica, Madrid, San

35

86



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

se ajusta al conjunto de su magisterio, ni se corresponde con la integri-
dad de su pensamiento teoldgico.* Al contrario, tal como él reconoce,
la «hermenéutica de la reforma, de la renovacién en la continuidad>»,
admite ciertos cambios de posicién en la Iglesia a partir de movimien-
tos doctrinales (incrementos, modulaciones, reconsideraciones...) en
continuidad de principios. Pese a todo, quien introduce audazmente el
concepto reforma como clave del Vaticano Il, al mismo tiempo lo atenta
mediante la aposicién «de la renovacién en la continuidad», término
mas familiar al oido catdlico.?”

Otra curiosidad. Benedicto XVI atribuye su «hermenéutica de la
reformax a Juan XXIIl en su discurso de apertura del Concilio Vaticano
Il'y a Pablo VI en el discurso de clausura del mismo. Con esta remisién
de su propuesta a los papas del Concilio, el Papa tedlogo logra tres
objetivos: 1) Anclar su propuesta en la autoridad precedente y mas au-
torizada sobre el Concilio, Juan XXIII que lo convocé y Pablo VI que lo
llevé a término, aun cuando ninguno de los dos utilizé el concepto re-
formatio ni renovatio en las intervenciones aludidas, sélo Juan XXIIl habla
de «opportunis inductis emendationibus»;*® 2) Definir su propuesta a
partir del marco dado por Juan XXIIl y Pablo VI en los discursos referi-
dos; 3) Entender el Vaticano Il como un concilio de reforma, porque asi
fue concebido por Juan XXIIl y luego reconocido por Pablo VI, segtn la
argumentacién de Benedicto XVI. Aqui estd la clave. Hasta entonces, el
caracter reformador del Concilio sélo se habia contemplado respecto a
la liturgia; ahora, en cambio, la reforma es marco omnicomprensivo del
Vaticano I1.%

Pablo, 2013, 69; G. MARENGO, Benedetto XVI, il Vaticano Il e la rinuncia al Pontificato,
Assisi, Cittadella, 2013, 9; G. RICHI ALBERTI, A propdsito de la «hermenéutica de la conti-
nuidad». Nota sobre la propuesta de B. Gherardini, en Scripta Theologica 42 (2010), 62;
G. ROUTHIER, L"herméneutique de Vatican Il, Réflexions sur la face cachée d'un débat, en
Recherches de sciencie religieuse 100 (2012), 52-53.

36 Cf.K.KocH, Il Concilio Vaticano ll, tra innovazione e tradizione, en BENEDETTO XVI, Il Con-
cilio Vaticano Il. L'ermeneutica della riforma, Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vatica-
na, 2013, 33-34; F.S. VENUTO, Il Concilio Vaticano Il. Storia e recezione a cinquant’anni
dall'apertura, Cantalupa, Effata, 2013, 30-35; P. BLANCO, ¢Ruptura o reforma? La her-
manéutica del Concilio Vaticano Il en los escritos de J. Ratzinger, en Teologia y vida 54
(2013), 255-287.

37 Cf. O'MALLEY, The Hermeneutic of Reform, 542-546.

38 JuaN XXIII, Gaudet Mater Ecclesia (11 octubre 1962), en AAS 54 (1962), 788.

3 Sobre el Vaticano II, concilio reformista: CANOBBIO, Quale riforma per la Chiesa?, 139-
152; C. DoToLo, L’idea teologica di riforma, en SABBARESE (ed.), Riforme nella Chiesa,
riforma della Chiesa, 39-41; S. PIE-NINOT, «Ecclesia semper reformanda», La recepcién
del Vaticano I, en Revista Catalana de Teologia 37 (2012), 281-302; O'MALLEY, La rifor-
ma nella vita della Chiesa, 97-107.

87



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

A tenor de la invocacién que Benedicto XVI hace de Juan XXIll 'y
Pablo VI, la hermenéutica de la reforma esta definida por el fin mismo
del Vaticano ll, que no fue repetir «la ensefianza de los Padres y Tedlo-
gos antiguos y modernos [...]. Para eso no era necesario un concilio».*°
Su misién, afirmé Juan XXIII, debfa ser «que el sagrado depésito de la
doctrina cristiana sea custodiado y propuesto de modo mas eficaz».
Para ello, «es necesario que la Iglesia nunca aparte sus ojos del sacro
patrimonio de la verdad, recibido de los padres; pero, al mismo tiem-
po, debe mirar a lo presente, a las nuevas condiciones y formas de vida
introducidas en el mundo actual».*' Y concluye:

El espiritu cristiano y catdlico del mundo entero espera que se dé un
paso adelante hacia una penetracién doctrinal y una formacién de las
conciencias que esté en correspondencia mas perfecta con la fidelidad
a la auténtica doctrina, estudiando ésta y exponiéndola a través de las
formas de investigacién y de las férmulas literarias del pensamiento mo-
derno. Una cosa es la substancia de la antigua doctrina, del depositum
fidei, y otra la manera de formular su expresién.*

Esta labor de penetracién doctrinal a fin de presentar la verdad
de fe de modo adecuado al hombre actual es exactamente, para Pablo
VI en su discurso de clausura, el fin del Vaticano Il. La idea de reforma
viene asi dibujada, a través de los papas del Concilio, bajo el abunda-
miento en la verdad revelada, que lleva a reconsiderar el magisterio
precedente y, en consecuencia, modificar ciertas posiciones histdricas
de la Iglesia.

En efecto, tal como expresa literalmente Benedicto XVI, el Vati-
cano |l significé «una nueva relacién vital» de la Iglesia, a través de los
Padres conciliares, con el depositum fidei, en cohesién con la Tradicidn,
dentro del nuevo marco conceptual al que la modernidad habia dado
lugar.®® En esta operacién, la Iglesia alcanzé una conciencia mayor de la
verdad de la fe que le permitié, en continuidad de principios, superar
ciertas formas caducas de su realizacién histdrica; «en este conjunto de
continuidad y discontinuidad en diferentes niveles consiste la verdade-
ra naturaleza de la reforma».* Gracias a esta accién, se logré una «nue-

40 JuAN XXIll, Gaudet Mater Ecclesia, 791.

41 JuaN XXIIl, Gaudet Mater Ecclesia, 790-791.

42 JuAN XXIll, Gaudet Mater Ecclesia, 792.

4 BENEDICTO XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia, 47.

44 BENEDICTO XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia, 49. En efecto, Benedicto XVI
«non identifica la novita con I'ermeneutica della rottura né la continuita con I'ermeneu-

88



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

va definicién de la relacién entre la fe de la Iglesia y ciertos elementos
esenciales del pensamiento moderno»,* con revisién de algunas deci-
siones histdricas en tres ambitos: 1) La relacién entre la fe y las ciencias
modernas; 2) La relacién entre la Iglesia y el Estado moderno, especial-
mente en uno de sus principios esenciales: la libertad religiosa; 3) La
relacién entre la Iglesia y las religiones, en particular, con el judaismo.*

Benedicto XVI logra integrar los cambios efectivos operados en
la Iglesia a partir de la reflexién conciliar, donde el depositum fidei va a
presentar nuevos desarrollos que llevan a ciertos ajustes de posicién,
a través de una comprensién eclesioldgica, teoldgicamente fuerte: el
«unico sujeto-Iglesia, que el Sefior nos ha donado; es un sujeto que cre-
ce en el tiempo y se desarrolla, pero permaneciendo siempre el mismo,
unico sujeto del pueblo de Dios en camino».* Este «Unico sujeto-Igle-
sia» viene cualificado teologalmente, en raiz, por la donacién divina
de la cual nace y toma su identidad «pueblo de Dios», desde donde
hay que entender su ser dindmico, «en camino», a través de la historia:
«crece en el tiempo y se desarrolla, pero permaneciendo siempre el
mismo». Sin este sujeto Unico continuo en la historia no se hace com-
prensible que pueda darse reforma en continuidad, cuando ha existido
modificacién de posiciones doctrinales. En efecto, sélo mediante una
continuidad histérico-teoldgica del sujeto Iglesia puede contemplarse
una reforma sin merma de la continuidad, pese a los movimientos doc-
trinales y consecuentes cambios de posicién histérica que el Concilio
operé dentro de ella.

Si observamos, las hermenéuticas «de la discontinuidad y de larup-
tura» y «de la reforma, de la renovacién en la continuidad» obedecen a
una tipificacién de base eclesioldgica. Tanto una como otra se entienden
respecto del Unico sujeto-Iglesia, si este es quebrado o no. Si el Vaticano

tica della riforma, ma vede piuttosto quest’ultima come una novita nella continuita: DE
SaLis, Ermeneutica della riforma, 28. Lecturas similares en: J.A. KOMONCHAK, Novelty in
Continuity, Pope Benedict's Interpretation of Vatican Il, en America 200/3 (2009), 12-13;
BJ. HILBERATH, Kontinuitit oder Bruch? Fiir eine angemessene Hermeneutik des Zweiten
Vatikanische Konzil, en Herder Korrespondendenz Spezial 2 (2012), 5; F. SCANZIANI, L'e-
vento e lo Spirito. Approci interpretativi al Vaticano Il, en Scuola cattolica 141 (2013), 106-
107; VENUTO, Il Concilio Vaticano II, 28-29; N. ORMEROD, Vatican Il - Continuity or Dis-
continuity?: Toward an Ontology of Meaning, en Theological Studlies 71 (2010), 610-611.

45 BENEDICTO XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia, 51.

46 Cf. BENEDICTO XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia, 49. Especifcamente sobre
esta cuestion: K. VON SToscH, Neuaufbruch in der Religionstheologie? Identitét und Re-
form in den Dokumenten des Zweiten Vatikanischen Konzils zu den nichtchristlichen Reli-
gionen, en Kopp (ed.), Kirche im Wandel, 218-238.

47 BENEDICTO XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia, 46.

89



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

Il se concibe acto absoluto, a modo de asamblea constituyente sobre la
fe, se produce una fractura insalvable entre la Iglesia anterior al Concilio
y la nacida de él. La distincién entre preconciliar y posconciliar deja de
ser referencia temporal para expresar la cesura del ser eclesial que en el
seno del Vaticano Il se habria producido.”® La Unica diferencia entre tra-
dicionalistas y progresistas, en este punto, es de perspectiva. Si para los
primeros, el Concilio rompe con la Tradicién de la Iglesia, perpetrando
un acto de apostasia; para los segundos, el Concilio marca el principio de
una Iglesia nueva. En cambio, si el Vaticano Il se concibe actividad interior
del tnico sujeto-Iglesia a cargo de los padres conciliares, como parte de
su caminar en la historia bajo la accién del Espiritu Santo, su reflexién se
inserta en la Tradicién con la cual se comunica, sin quiebra por tanto de
la Iglesia.*” Para Benedicto XVI, esta es la clave de la reforma de la Iglesia
operada por el Vaticano II; en realidad, de toda reformatio Ecclesiae.

B 3. Panorama bibliografico actual
en torno a la reformatio Ecclesiae

Tras el discurso de Benedicto XVI a la Curia Romana del 22 diciembre
de 2005, al margen de cuanto se debatié y publicé sobre hermenéutica
de la reforma a partir de aquella intervencién,*° el interés teoldgico por
la reformatio Ecclesiae no ha dejado de crecer. Al volumen considera-
ble de titulos publicados, singularmente desde 2015, debemos sumar
la gran cantidad de iniciativas académicas que se vienen ocupando del

8 En su obra teoldgica, Joseph Ratzinger ya advertia de cierta visién refundacionista del

Vaticano Il a modo de «una hora cero en la que todo comenzaba de nuevo»: J. RATZIN-
GER, Balance del posconcilio, Fracasos, tareas, esperanzas, en Ip., Obras completas, vol.
712, Madrid, BAC, 2016, 1010; Ip., Rapporto sulla fede. Vittorio Messori a colloquio con
Joseph Ratzinger, Cinisello Balsamo, San Paolo, 1985, 33. Al fondo de esta advertencia,
se alude a la tesis rahneriana sobre el Concilio «inicio del inicio»: K. RAHNER, Le Concile
- un nouveau commencement, en ID., Le deuxiéme concile du Vatican. Contributions au
Concile et & son interprétation, Paris, Cef, 2015, 766.

Cf. A. ScoLA, Riforma della Chiesa e primato della fede: Per un’ermeneutica del concilio
Vaticano Il, Bologna, EDB, 2013, 20-22.

Seguimiento bibliografico al respecto: M. FAGGioLl, Council Vatican II: Bibliographical
Overview, en Cristianesimo nella Storia 29 (2008), 567-610; 32 (2011), 755-791; 34
(2013), 15-28; 927-955; 37 (2016), 675-716; 40 (2019), 711-738; 43 (2022), 875-904;
G. ROUTHIER, Recherches et publications récentes autour de Vatican Il, en Laval théolo-
gique et philosophique 61 (2005), 613-653; 64 (2008), 783-824; 67 (2011), 321-373; 69
(2013), 585-642. ). Wicks, New Light on Vatican Council Il, en The Catholic Historical
Review 92 (2006), 609-628; 94 (2008), 75-101; 95 (2009), 546-569; 98 (2012), 476-502;
99 (2013),727-748; 102 (2016), 97-117; 104 (2018), 322-347.

49

50

90



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

tema: seminarios de estudio, jornadas teoldgicas, ciclos de conferen-
cias... Incluso algunos centros han articulado cursos monogréficos (v.
gr.la Facultad de Teologia de Paderborn o la de Italia Settentrionale en
Mildn). Tantas iniciativas vistas en conjunto, esta pléyade de tedlogos,
historiadores, canonistas. .. de las mas diversas instituciones académicas
y nacionalidades, nos ubican ante una reflexién coral en acto.

El panorama bibliogréfico, que modestamente ofrecemos aqui, se
cifie especificamente a lo publicado en tanto cuestién teolégica. Dejamos
fuera de esta presentacion los estudios histéricos sobre la Reforma pro-
testante u otras reformas de la Iglesia, asi como aquellos que se ocupan
de la reforma liturgica vinculada al Concilio Vaticano II. Estos argumentos
tienen su propio espacio en publicaciones especializadas a las cuales nos
remitimos. Obviamente hay mucho mas escrito de lo que aqui se refiere.
A quien no se vea reconocido en estas paginas, pedimos perdén.

De cufio académico, por sus frutos editoriales, resefamos de es-
tos afios las siguientes iniciativas en torno a la reforma de la Iglesia que
han enriquecido notablemente el panorama teolégico. Por orden cro-
noldgico:

- XV Simposio de Teologia Histérica (Valencia, del 14 al 16 de
noviembre de 2011), bajo el lema Ecclesia semper reformanda, teolo-
gia y reforma de la Iglesia. Este evento, organizado por la Facultad de
Teologia San Vicente Ferrer de Valencia, giré en torno a la reforma de
la Iglesia con motivo del IV Centenario de la muerte del santo obispo
reformador Juan de Ribera. Pese al corte histérico de sus ponencias,
también hubo ya algunas contribuciones sobre la reforma de la Iglesia
en el presente eclesial.®!

— Congreso organizado por la Comunidad de Bose, del 14 al 17
de mayo de 2015, junto a la Facultad de Teologia de la Universidad Ca-
tdlica de Lyon, la Facultad Teoldgica Valdense de Roma, las facultades
de teologia de Estrasburgo, la catdlica y la protestante, y las facultades
de teologfa reformada de la Suiza romanda. En el contexto del inme-
diato V Centenario de las noventa y cinco tesis de Lutero, el encuentro
se definié bajo el lema 1517-2017: Riformare insieme la Chiesa. Este, sin
embargo, no fue un evento marcado por los estudios histéricos, sino
por la reflexion teoldgica en torno a la exigencia de reforma en la Iglesia,
subrayando la dimensién ecuménica.*?

51 FACULTAD DE TEOLOGIA SAN VICENTE FERRER (ed.), Ecclesia semper reformanda, teologia

y reforma de la Iglesia, Valencia, Facultad de Teologia San Vicente Ferrer, 2012.

52 IRz (ed.), Riformare insieme la Chiesa.

91



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

— Seminario «no oficial» de tedlogos (Roma, del 28 de septiem-
bre al 2 de octubre de 2015), al amparo de la revista La Civilta Cattolica.
Con motivo del cincuenta aniversario de la clausura del Concilio Vatica-
no Il, el extenso cuerpo de tedlogos reflexioné sobre el camino a seguir
en la reforma de la Iglesia a la luz del magisterio conciliar.>?

— XI Leuven Encounters in Systematic Theology, que se celebré
del 11 al 14 de octubre de 2017. En pleno V Centenario de la Reforma
de Lutero y con tal motivo, el encuentro estuvo dedicado al proceso de
reforma iniciado por Lutero bajo el lema Ecclesia semper reformanda.
No obstante, entre la abundancia de estudios histéricos, también apa-
recen algunas contribuciones de orden teoldgico.**

- XV Jornadas de la Asociacién de Tedlogas Espariolas (Madrid,
del 9 al 11 de noviembre 2017) con el lema Reforma y reformas en la
Iglesia. Miradas criticas de las mujeres cristianas, también con motivo de
V Centenario de la Reforma protestante, aunque con ponencias no his-
téricas, sino del presente eclesial.*®

- Congreso Internacional que la Pontificia Universita Urbaniana
dedicé en 2018 al tema Riforme nella Chiesa, riforma della Chiesa.*®

— 1y Il Seminario Internacional de Teologfa organizados por el de-
nominado Grupo Iberoamericano de Teologia, en Caracas (Venezuela).
El primero, el 21y 22 de noviembre de 2019, bajo el lema Reforma de
estructuras y conversién de mentalidades en la Iglesia de hoy, que centré
su mirada en los cambios que deben producirse en la Iglesia para alcan-
zar una nueva gobernanza mas colaborativa e inclusiva del laicado; y el
segundo, del 7 al 10 de septiembre 2021, en torno a La renovacidn ecle-
sial en clave sinodal y ministerial, que concreta la demanda participativa
del primer seminario segtin el modelo sinodal.*’

53 SPADARO - GALLI (ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa. Una critica a esta obra, aun-

que temdticamente muy limitada porque se cifie a la cuestién primado-sinodalidad en:
A. MARCHETTO, La riforma e le riforme nella Chiesa. Una risposta, Citta del Vaticano,
Libreria Editrice Vaticana, 2017.

54 P. DE MEY — W. FRANGOIS (ed.), Ecclesia Semper Reformanda: Renewal and Reform Be-

yond Polemics, Leuven-Paris-Bristol, Peeters, 2020.

M. VIDAL I QUINTERO (ed.), Reforma y reformas en la Iglesia. Miradas criticas de las muje-

res cristianas, Estella, Verbo Divino, 2018.

56 SABBARESE (ed.), Riforme nella Chiesa, riforma della Chiesa.

7 Tras la celebracién de cada seminario, sus respectivos coordinadores sacaron a impren-
ta una publicacién que, no siendo exactamente las actas de los mismos, tienen su base
en ellos: LUCIANI - SCHICKENDANTZ (ed.), Reforma de estructuras y conversion de men-
talidades; R. LUCIANI — S. NOCETI — C. SCHICKENDANTZ (ed.), Sinodalidad y reforma: un
desdfio eclesial, Bobadilla del Monte, PPC, 2022.

55

92



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

— Serie de jornadas teoldgicas, con seminarios de docentes pos-
terior, que la Facolta Teologica dell'ltalia Centrale, en Florencia, dedica
desde 2018 hasta el presente a diversos aspectos eclesiolégicos que
tocan la cuestién de la reformatio Ecclesiae.®®

Todas estas iniciativas académicas tienen en comun la consideracién
propiamente teoldgica de la cuestion, el tratamiento multidisciplinar
del tema (desde la eclesiologia a la canonistica, pasando por la pasto-
ral, el ecumenismo, la historia, la espiritualidad, la misionologia... o la
filosofia, sociologia, politologia) y el rico perfil de sus ponentes, laicos,
sacerdotes, religiosos y religiosas... de distintas instituciones académi-
cas y nacionalidades diversas. Tematicamente, encontramos en ellas un
amplio espectro de cuestiones que va, desde el andlisis del momento
presente y sus retos para la Iglesia al andlisis conceptual de la reformatio
Ecclesiae, pasando por diversos anclajes histéricos de la actual reflexién,
ya sea en referencia directa al papa Francisco o al Vaticano Il, ya sea en
el marco de las reformas anteriores de la Iglesia. Dentro de los aspectos
concretos de reforma destaca, por su presencia recurrente, todo cuan-
to tiene que ver con una nueva gobernanza de la Iglesia en comunién,
la reformulacién del ministerio ordenado y la participacién efectiva del
laicado en la toma de decisiones dentro de la Iglesia, singularmente de
la mujer. Puntualmente, seguin las inquietudes de los organizadores,
podemos encontrar diversos acentos. Asi, La riforma e le riforme nella
Chiesa (2016) destaca la inculturacién dentro del proceso de reforma
de la Iglesia e incluye gran cantidad de colaboraciones en clave ecumé-
nica; también Riformare insime la Chiesa (2016) abunda en la reacién
reforma-ecumenismo. Riforme nella Chiesa, riforma della Chiesa (2019),
que se debe a la Pontificia Universita Urbaniana, muestra una légica sen-
sibilidad por las misiones y aporta visiones tnicas como el problema de
la reforma en el mundo judio e isldmico. Reforma de estructuras y conver-
sién de mentalidades (2020) y Sinodalidad y reforma: un desafio eclesial
(2022), obras herederas de los seminarios internacionales de teologfa
celebrados en Caracas, registran un importante nimero de colabora-

58 CLEMENZIA (ed.), Forma e forme della Chiesa; A. CLEMENZIA — N. SALATO (ed.), Quale
Riforma della Chiesa?, Firenze, Nerbini, 2023. A diferencia del resto de publicaciones
que carecen de una consideracién conclusiva, alguna por decisién explicita (v. gr. SPADA-
RO — GALLI [ed.], La riforma e le riforme nella Chiesa), el capitulo conclusivo que ofrece
Nicola Salato, junto a la reflexién inicial de Alessandro Clemenzia, dan gran cohesién a
esta publicacién.

93



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

ciones en torno al disefio de una gobernanza eclesial compartida, con
inclusién del laicado en ella.

Junto a estas obras colectivas, de cufio académico, también han
aparecido en estos afos algunos trabajos individuales en torno a la re-
forma de la Iglesia. Los primeros a raiz del anuncio de reforma de la
Curia romana por Francisco. Estas primeras publicaciones suelen ser re-
flexiones generales muy personales, guiadas por el deseo de renovar
la vida eclesial a través de la implicacién activa del laicado.*® Esta linea
tematica va a ser una constante hasta los titulos mas recientes que, al
amparo del Sinodo sobre la sinodalidad, se han publicado. Estas ultimas
obras, a diferencia de las primeras, presentan un discurso mucho mas
articulado y fundamentado. En ellas suelen comparecer tres cuestiones
distintas, aunque entrelazadas, que la sinodalidad entrafia: la comunién
de las Iglesias entre si y de estas con la Iglesia universal, la colegialidad
episcopal y la redefinicién del ministerio petrino a partir de ellay, sobre
todo, la participacién universal del laicado en la toma de decisiones en
la Iglesia y su inclusién en los érganos de responsabilidad en virtud de
su consagracion bautismal.

En estas obras, reforma y sinodalidad frecuentemente entran
en sinergia. El Sinodo sobre la sinodalidad, con su peculiar proceso de
consulta universal y realizacién en dos fases, se concibe en cierto modo
como reforma de la Iglesia en acto. Un buen niimero de autores entien-
de que la reforma de la Iglesia radica en la dindmica sinodal que trae el
Sinodo propuesto por Francisco y viceversa: que el Sinodo dard lugar a
la reforma de la Iglesia. La sinodalidad aqui no serfa tanto una dindmica
de comunicacién interna, como el inicio de un proceso de cambio en la
Iglesia, que comporta descentralizacién y multiculturalidad, desclerica-
lizacién e inclusion del laicado en el gobierno de la Iglesia. Todas ellas
invocan, por lo general, al Concilio Vaticano Il como fundamento de
sus propuestas, que el papa Francisco estarfa llevando a término con
su propuesta sinodal.®’ La cuestién de la reformatio Ecclesiae en estas
obras, salvo excepciones, queda muy reducida a la cuestién de la par-

59 S. DIANICH, La Chiesa Cattolica verso la sua riforma, Brescia, Queriniana, 2014; J. MAR-
TiINEz GORDO, La conversién del papado y la reforma de la curia vaticana, Bobadilla del
Monte, PPC, 2014; N. CASTELLANOS, El Espiritu sopla del Sur. Las reformas de Francisco,
Bobadilla del Monte, PPC, 2016; A. LEFRANK, Kirche ist Paradox. Orientierung fiir den
falligen Wandel, Wirzburg, Echter, 2016.

Cf. V.R. Azcuy, Reforma inclusiva de la Iglesia catdlica. Significado y profecia de una re-
cepcion inacabada, en LUCIANI — SCHICKENDANTZ (ed.), Reforma de estructuras y conver-
sién de mentalidades, 93-120.

60

94



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

ticipacién solidaria de todo el pueblo de Dios en los procesos delibe-
rativos y ejecutivos de la Iglesia, sin abordar otras cuestiones ya sea de
orden doctrinal o espiritual. Aqui encontramos tanto reflexiones indi-
viduales,®' como estudios monogréficos®? o publicaciones colectivas.?

No obstante, estos afios también nos han dejado algunas obras,
teolégicamente mads globales, acerca de la reforma de la Iglesia. Tal es
el caso de Quale riforma per la Chiesa?, obra de Giacomo Canobbio,
quien nos ofrece una primera presentacion sistematica de la cuestién,
casi un manual docente;** Penser la réforme de I'Eglise, obra conjunta
de Joseph Famerée y Gilles Routhier, quienes intentan una reflexién no
polémica sobre los principios y criterios teolégicos comprometidos en
la reforma de la Iglesia;** o Dieselbe Kirche anders denken, de Michael
Seewald, donde podemos encontrar una de la orientaciones mas origi-
nales de la cuestion, pues afronta la reformatio Ecclesiae como redisefio
de la Iglesia sobre si, a modo de punto cero, donde alcance un modo
distinto de ser al actual, aun manteniendo su identidad.¢

Por ultimo, también la canonistica ha entrado en la reflexién de
la reformatio Ecclesiae. Entre los autores que han publicado individual-
mente en estos afios destacan: Nicolds Alvarez de las Asturias,®” Severi-

61 V. gr.: C. MILITELLO, Sinodalitd e riforma della Chiesa, Cinisello Balsano, San Paoclo, 2023.

62 Entre otros titulos: R. LUCIANI - S. NOCETI, Sinodalmente: forma e riforma di una Chiesa si-

nodale, Firenze, Nerbini, 2022; A. CLEMENZIA — N. SALATO, Processualitd, Sinodalitd, Rifor-

ma. La dinamica dello Spirito nella comunita cristiana, Firenze, Nerbini, 2022. Esta obra,
en parte, continta la reflexién iniciada en: P. CoOpA — A. CLEMENZIA, Il Terzo Persona. Per

una teologia dello Spirito Santo, Bologna, EDB, 2020.

Destacamos: Kopp (ed.), Kirche im Wandel; B. JURGENS — M. SELLMANN (ed.), Wer ent-

scheidet, wer was entscheidet?: zum Reformbedarf kirchlicher Fihrungspraxis, Freiburg-

Basel-Wien, Herder, 2020, que propugna una nueva gobernanza laical para la Iglesia,

ante el sistema episcopal fallido que evidencian los escandalos sexuales y econémicos;

y D. MARMION - S. RYAN (ed.), Reforming the Church. Global perspectives, Collegeville

MN, Liturgical Press Academic, 2023, que presenta la reforma de la Iglesia a partir de la

sinodalidad como condicién de la Iglesia.

6 G. CANOBBIO, Quale riforma per la Chiesa?. Del mismo autor, sobre sinodalidad: Ip., Un
nuovo volto della Chiesa? Brescia, Morceliana, 2023.

¢ . FAMEREE — G. ROUTHIER, Penser la réforme de I'Eglise, Paris, Cerf, 2021.

6 M. SEEWALD, Reform - Dieselbe Kirche anders denken, Freiburg i.B., Herder Verlag, 2019.
Este enfoque sobre la reforma se alimenta de su trabajo previo: Ib., Dogma im Wandel.
Wie Glaubenslehren sich entwickeln, Freiburg i.B., Herder Verlag, 2018. En linea similar:
A. SPADARO, Crisi e futuro della Chiesa, en La Civilta Cattolica 4140 (2022), 523-529, que
presenta la Iglesia abierta al futuro en posibilidad. Con mas rigor, pero dentro de una
visién procesual: M. NARDELLO, Dio interagisce con la sua Chiesa, Bologna, EDB, 2018,
245-261.

7 N. ALVAREZ DE LAS ASTURIAS, Ecclesia semper reformanda: La contribucién del derecho
candnico, Madrid, Universidad San Damaso, 2014.

63

95



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

no Dianich®® y Carlo Fantappie.*’ Estos trabajos implementan la reflexién
sobre la reforma de la Iglesia en la conexién necesaria entre teologia,
singularmente eclesiologfa, y derecho, pues la unidad de comunién teo-
|6gica Iglesia, en tanto supone una agregacién social de personas que
componen un sujeto en la historia, tiene necesidad de ordenar sus rela-
ciones ad intra y su accién ad extra.

B 4. Algunas observaciones para el debate,
a modo de conclusién

De cuanto se ha publicado estos afios en torno a la reformatio Ecclesiae,
en la multitud de enfoques que ofrecen, podemos centar la mirada en
una serie de puntos medulares que, a nuestro entender, son determi-
nantes para una consideracién adecuada de la cuestién. En sintesis, es-
tos serian:

1. Consideracién de la doble perspectiva, histérica y teoldgica,
que la reformatio Ecclesiae entrafia. Si bien la exigencia de reforma en
la Iglesia viene suscitada, de ordinario, por dolencias que esta presenta
en su realizacidn histérica, el deseo de reformay la razén que la guia es
teoldgica, porque nace de la verdad teologal Iglesia y, desde ella, recla-
ma la correccién de su realizacién histérica.”® Asi, ya en raiz, el plano his-
térico y el teoldgico se ven entrelazados. De donde, una consideracién
de la reformatio Ecclesiae carente de perspectiva histérica serd ciega,
al igual que una falta de perspectiva teoldgica la dejara sin criterio, ni
sentido ultimo; pues, por relevantes que sean las decisiones histéricas
que se adopten en la reforma de la Iglesia, estas en modo alguno agotan
el plano teoldgico que las inspird. Ningtn proceso histérico de reforma
puede afirmar que llevé a la Iglesia a su figura acabada. Esto, ademas de
pretencioso, seria una reduccién histérica del plano teoldgico que co-
sifica la cuestién. Dicho de otro modo, la reforma Ecclesiae en términos
teoldgicos nunca queda satisfecha del todo en el plano histérico. Mien-
tras la Iglesia esté sujeta a la incosnsistencia propia del espacio-tiempo,

8 S. DIANICH, Riforma della Chiesa e ordinamento canonico, Bologna, EDB, 2018. Esta obra
es, en parte, una reflexién extendida de la introduccién que compuso para: Ip., Diritto e
teologia. Ecclesiologia canonistica per una riforma, Bologna, EDB, 2015. No incluimos esta
obra entre los titulos recientes porque es coleccién de articulos publicados afios atras.
C. FANTAPPIE, Per un cambio di paradigma. Diritto canonico, teologia e riforme nella Chie-
sa, Bologna, EDB, 2019. A esta obra hay que sumar su trabajo especifico sobre sinodali-
dad: Ip., Metamorfosi della sinodalita. Dal Vaticano Il a papa Francesco.

70 Cf. DoToLo, L'idea teologica di riforma, 37.

69

96



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

su reforma serd cuestién abierta.”’ Por tanto, las reformas que la Iglesia
puede necesitar en cualquier momento no deben conducir a una pér-
dida de perspectiva teoldgica sobre la cuestién. Bajo esta, la reformatio
Ecclesiae obedece a la llamada constante del Espiritu Santo en la Iglesia
que la conmina a la fidelidad debida a Jesucristo, en relacién con su ser
y misién, y la impulsa hacia delante al encuentro con El. Cualquier re-
forma nunca es la definitiva, ella sélo es un trecho del camino histérico
de la Iglesia que va desde la llamada de Jesus a sus primeros discipu-
los a la consumacién escatoldgica.”? Esta doble perspectiva, histérica y
teoldgica, que se cruzan en la consideracién de la reforma de la Iglesia,
conforme a la realitas complex que la Iglesia es (cf. LG 8), comporta la ne-
cesidad de valorar adecuadamente los contextos y procesos humanos
juntamente a la solvencia teoldgica en la reflexién. Errar en uno de los
planos, o en ambos, puede llevar a la inoperancia de las medidas adop-
tadas o terminar distorsionando la verdad de la Iglesia.

2. El ambito adecuado para la reflexion de la reformatio Ecclesiae
es el nosotros-Iglesia. Tanto el deseo de reforma como la reflexién teo-
|6gica pareja a ella, aunque sea a cargo de una sola persona, nace y acon-
tece dentro de la entidad comunional Iglesia, teniéndola a ella, ademas,
como fin. Esta singular condicién de la reflexion sobre la Iglesia (también
cuando se considera su reforma) establece consigo el nosotros-Iglesia
como el ambito adecuado. De modo que cualquier discurso que se haga
sobre la reforma de la Iglesia requiere por definicién una reflexién in
Ecclesia, ex Ecclesia, cum Ecclesia, porque la Iglesia aqui no es un otro que
se analiza, sino que ella contiene en si a quienes la consideran y acontece,
en cierta medida, en ellos. Esta imbricacién establece la communio Eccle-
siae como criterio para la reflexién en torno a su reforma.”?

3. La fe es el logos propio del discurso teoldgico, también cuan-
do se aborda la reformatio Ecclesiae. Ninguna consideracién sobre la
Iglesia es completa si se prescinde del logos de la fe, porque sélo por la
fe, y a través de ella, se tiene acceso a la verdad dltima de su misterio,
pues la Iglesia nace en la confesién de fe de Pedro y viene definida pre-

71 «Tutte le generazioni devono affrontare sfide, e per alcune di esse una soluzione de-

finitiva spesso non esiste» (M. DE SALIs, Il significato di riforma nell’attuale letteratura
ecclesiologica, en CLEMENZIA — SALATO [ed.], Quale Riforma della Chiesa?, 70).

«La riforma, nella vita della chiesa di Cristo, si presenta come un cammino molto lungo,
ininterrotto e incompiuto. [...] proprio perché si tratta della Chiesa di Cristo, il quale &
la “forma” e il “formatore” della Chiesa, in un dinamismo spirituale che fa di lui un peren-
ne ri-formatore della sua sposa» (S. XERES, La riforma come dimensione essenziale della
chiesa: panorama storico, en WIRz, Riformare insieme la Chiesa, 59).

Del riesgo de des-eclesializacién: cf. DoToLo, L'idea teologica di riforma, 36.

72

73

97



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

cisamente por ella.’* La fe aqui no es una disposicién psico-afectiva o
devoto-espiritual, sino capacidad cognitiva propia que nace del «credo
in lesum Christum, Filium eius unicum, Dominum nostrum» revelado (cf.
Mt 16,17) y procede segun su légica. Esta inteligencia de la fe, por su
propia naturaleza, nunca es accién de un yo aislado confiado a su propia
creatividad y capacidad, sino que comporta el nosotros-Iglesia al que la
fe da lugar. En cierto modo, hay una circularidad entre fe e Iglesia: sin
la fe, la Iglesia no se hace comprensible; sin Iglesia, no se alcanza la fe.
La dindmica propia de este logos de la fe es el didlogo dentro del no-
sotros-Iglesia. Esto es: la apertura mutua yo-ti conforme al Aéyog de la
fe, que genera una realidad comin mayor compartida: el nosotros en la
verdad, don propio del Espiritu Santo, que caracteriza el camino de la
Iglesia.”® Aqui, didlogo viene tomado en sentido radical: dia-Aéyog cuya
base no es el parlamentarismo, ni su horizonte el sentir de la mayoria,
sino la verdad de la fe desde la cual se discierne en comun, de acuerdo
al nosotros que es la Iglesia por definicién.”® Esta verdad de la fe, que es
el motor del dialogo, impide disociar el sensus fidelium del sensus fidei
en el discernimiento de las cuestiones, mucho menos apelar al sensus
fidelium como dirimente de la verdad de la fe a partir de una compren-
sién socioldgica de este, como el sentir de la mayoria.”” Sea cual sea la
forma orgénica que adopte el dialogo eclesial, este debe darse segtn la
|6gica interna que el propio dia-Aéyog (de la fe) pide.

7% Seguimos en este punto a: J. RATZINGER, El primado del Papa y la unidad, en Ip., Obras

completas, vol. 8/1, 630; H. DE LUBAC, La fe cristiana, Salamanca, Sigueme, 1988, 199-
200; H.U. vON BALTHASAR, ¢ Quién es la Iglesia?, en Ip., Ensayos teoldgicos, vol. 2, Madrid,
Cristiandad, 2001, 162; P. TiLLICH, Systematic Theology, vol. 2, Chicago, University Chi-
cago Press, 1957, 97.

«Le consensus, I'unanimité est un effet du Saint-Esprit et la marque de sa présence.
C’est lui qui fait I'unité de I'Eglise dans I'espace et dans le temps» (Y. CONGAR, La récep-
tion comme réalité ecclésiologique, en Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques
56 [1972], 395).

Pese alo mucho escrito sobre la escucha mutua son escasas las reflexiones sobre las exi-
gencias fundamentales del didlogo. A lo sumo se encuentran alguna aportaciones de or-
den practico (vocacién, competencia, libertad) como se presentan en: A. DESMAZIERES,
A Conversion to Dialogue: The Churh’s Dialogical Reform in the Light of Gaudium et Spes,
en MARMION — RYAN (ed.), Reforming the Church, 153-166; D. MARMION, A Church That
Listens: Synodality in the Life and Mission of the Church, en MARMION — RYAN (ed.), Re-
forming the Church, 34-51.

Otros enfoques: M. ECKHOLT, Sensus fidelium. La sinodalidad y el devenir sujeto del lai-
cado, en LUCIANI — NOCETI — SCHICKENDANTZ (ed.), Sinodalidad y reforma: un desafio
eclesial, 183-202; S. NOCETI, En comunicacion generativa. Conversacidn, consensus, cons-
piratio, en LUCIANI — NOCETI — SCHICKENDANTZ (ed.), Sinodalidad y reforma: un desafio
eclesial, 323-350.

75

76

77

98



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

4. La reformatio Ecclesiae, como cuestién teoldgica, porta ya con-
sigo una cierta definicién.

a) Re-forma-tio indica accién de volver o retomar la forma. El con-
cepto, por tanto, presupone en si: por una parte, la existencia de una
de-formacién (o cuando menos, inadecuacién) de la Iglesia respecto de
su figura originaria y, por otra, la posibilidad de su recuperacién, dado
que invoca su restituciéon. Queda asi acreditado, en el propio concepto,
la pervivencia sustancial de su forma constitutiva, pese a las deficiencias
que lo afectan, al punto de ser reconocible en su verdad y poder re-
cuperarla. Esta consistencia de la forma, garante de la continuidad on-
toldgica en la historia (que lo afecta pero no lo extingue), es parte del
concepto reformatio. La forma aqui define la accién, porque re-forma
pide su forma, aquella que le es propia, la que le hace ser lo que es.”® De
no ser asi, estariamos ante una re-creatio. Ahora bien, esta reformatio,
en términos teoldgicos, puede leerse en cuatro sentidos: 1) Purificacién,
respecto a la moralidad de sus miembros o de las adherencias histéri-
cas; 2) Recuperacién de su imagen originaria, ya sea en remisién histéri-
ca Ecclesiae primitivae forma o teoldgica forma Christi;’® 3) Adecuacién
de su estructura organizativa y recursos a nuevos contextos; 4) Ajuste
a un nuevo paradigma. Estos sentidos, siendo diversos, no se excluyen
necesariamente entre si; pero cada uno de ellos responde a una légica
filosofico-teoldgica distinta. Cuando diversos sentidos del concepto re-
formatio se alternan inadvertidamente, la reflexién se hace imprecisa,
cuando no ambigua. Esto mismo puede decirse respecto a la alternanza
del concepto reformatio con términos préximos (renovatio, restaura-
tio, emendatio u otros), porque ninguna sinonimia es inocua. Dado que
cada palabra posee su propio campo semantico, los términos usados en
sustitucién de reformatio afectan directamente al concepto.®

b) Ecclesiae se presenta como genitivo, que puede ser objetivo
o subjetivo. En sentido subjetivo la Iglesia es activa en el acto de refor-
may, en sentido objetivo, la Iglesia es pasiva, receptora de la reforma.

78 Cf.DoToLo, L'idea teologica di riforma, 36-37; SEEWALD, Reform - Dieselbe Kirche anders
denken, 111-113. No en vano conviene distinguir entre forma Ecclesiae y formas o ex-
presiones hitdricas que la Iglesia puede presentar, cf. A. CLEMENZIA, Introduzione, en ID.
(ed.), Forma e forme della Chiesa, 5-7.

Cf. R. REGoLI, Riforma, riforme e crisi della Chiesa: tra continuitd e discontinuitd, en CLE-
MENZIA — SALATO (ed.), Quale Riforma della Chiesa?, 17-18.

La imprecisién del concepto reformatio quiza sea la mayor dificultad con la que se en-
cuentra la reciente reflexion sobre la reforma de la Iglesia, cf. A. CLEMENZIA — N. SALATO,
La natura processuale della Chiesa: tradizione e rinnovamento, en Rassegna di Teologia 62
(2021), 371; pE SALs, ll significato di riforma nell’ attuale letteratura ecclesiologica, 55-75.

79

80

99



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

Dado que la lengua latina no distingue entre uno y otro, debemos en-
tender Ecclesiae como sujeto y objeto a un tiempo.?' Esto es: la Iglesia
(los hombres y mujeres en ella) es sujeto activo de la reforma y recep-
tora a la vez de la accién transformadora del Espiritu Santo en ella. Esta
ambivalencia se hace presente en la misma definicién de la cuestidn,
donde se habla de reforma de la Iglesia, reforma en la Iglesia, reforma
para la Iglesia...®

5. Dado que la Iglesia tiene origen en la Trinidad, conforme a la
voluntad salvifica del Padre, llevada a término por el Hijo en el Espiritu
Santo (cf. LG 2), la Iglesia encuentra su imagen y forma perfecta en el
misterio trinitario. La nobilis forma de la Iglesia se corresponde, por tan-
to, con el misterio de comunién Dios Trinidad de personas, respecto a
las cuales presenta una serie de determinaciones bien precisas: La Igle-
sia, realidad teandrica de comunidén, obedece a la voluntad salvifica del
Padre, porta en si la imagen del Hijo, de cuya obra redentora es fruto e
instrumento en el mundo, actuada por el Espiritu Santo que la habita. La
forma Ecclesiae se presenta asi indisponible a manos humanas, porque
ella se debe a Dios, cuya razén de ser es la voluntad salvifica del Padre
a la cual sirve, viene definida cristo-eucaristicamente pues su matriz es
Cristo de cuya carne nace en el evento tnico Cenaculo-Calvario y con
cuyo cuerpo se corresponde,® a cargo del Espiritu Santo que la nutre
internamente y guia a través del tiempo hasta la consumacién definitiva.
lgualmente, en virtud de la razén originaria de su ser, la Iglesia vive ex
Trinitate — propter hominem — ad Trinitatem. Esta vectorizacién interna
que la Iglesia presenta, desde la Trinidad a la humanidad para la Trini-
dad, supone atender a los hombres y mujeres de cada tiempo y lugar, lo
que habitualmente es designado mundo (concepto, en nuestra opinién,
ambiguo);®* pero esta solicitud no puede ser acomodaticia, sino adapta-
tiva a la comprensién de cada generacién, para alcanzar el fin encomen-

81 Asi, v. gr.: «si & preferito parlare di riforma “della” Chiesa rispetto a "nella”, proprio

per mostrare come la comunita cristiana sia tanto il soggetto quanto |'oggeto della ri-
forma» (A. CLEMENZIA, Introduzione, en CLEMENZIA — SALATO [ed.], Quale Riforma della
Chiesa?, 12).

«Si dovrebbe altresi tenere presente che non & equivalente usare I'espressione “rifor-
ma della Chiesa” e “riforma nella Chiesa”» (CANOBBIO, Quale riforma per la Chiesa?, 10).
Cf. N. SALATO, Conclusioni prospettiche. Una nuova «forma» per la Chiesa?, en CLEMEN-
zIA - SALATO (ed.), Quale Riforma della Chiesa?, 139; ). GRANADOS, Quale Chiesa riforma
'uomo? Imago Dei ed eucaristia, en CLEMENZIA — SALATO (ed.), Quale Riforma della Chie-
sa?, 100-110.

Cf. bk SALIs, Il significato di riforma nell' attuale letteratura ecclesiologica, 67-70.

82

83

84

100



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

dado: la salvaciéon de los hombres.® Este decurso que presenta la Iglesia
(ex Trinitate — propter hominem - ad Trinitatem) deja al descubierto lo
distorsién que provoca una consideracién estrabica de la reforma, se-
gun mira a Dios o al mundo.

6. Lo originario, que demanda la reformatio por definicién, sitta
la Iglesia en un doble plano: uno temporal, ciertamente; pero otro fuera
de él. En efecto, antes que entrar en la cuestién del tiempo, la conside-
racién de lo originario en la Iglesia nos lleva al seno de la Trinidad y su
voluntad salvifica, donde la Iglesia toma su forma. El tiempo, por su par-
te, realiza aquella forma dentro de la historia salutis que comporta pasa-
do (lo dado), presente (que es aqui y ahora) y futuro (la realizacién de
cuanto fue dado). Cuando se olvida el doble plano, con el juego tempo-
ral que entrafia su realizacién histérica, la comprensién de lo originario
en lalglesia en orden a su re-forma entra en distorsién. La ignorancia del
plano trascendente reducira lo originario en la Iglesia al plano temporal,
donde segln se lean los hechos e interprete la historia dara lugar a todo
tipo de comprensiones. Por el contrario, una consideracién irrelevante
del plano temporal lleva a identificar la forma con las realizaciones his-
téricas de la Iglesia. Ademas, debe tenerse en cuenta el sentido de la
historia bajo el cual se concibe la reforma de la Iglesia. Si entendemos la
historia como devenir desde un punto aureo, lo originario siempre nos
llevara al pasado. Aqui, la reforma de la Iglesia es volver, lo cual entrafia
una ficcién arqueoldgico-ideoldgica, con desprecio de la accién del Es-
piritu Santo sobre la Iglesia a lo largo del tiempo. En cambio, la historia
como progreso concibe cada paso en relacién al futuro que acttia como
impulsor. Bajo este prisma, la reforma de la Iglesia significa avanzar con
la humanidad en su autorealizacién.?¢ No obstante, ambas concepciones

8 Cf.J.A. GALINDO RODRIGO, El relativismo, enemigo de la verdad en cualquier intento de re-

forma de la Iglesia, en Ecclesia semper reformanda, teologia y reforma de la Iglesia, Valen-
cia, Facultad de Teologia San Vicente Ferrer, 2012, 555-566; JJ. GALLEGO SALVADORES,
Filosofia y reforma de la Iglesia en la cultura dominante, en Ecclesia semper reformanda,
teologia y reforma de la Iglesia. Actas del XV Simposio de Teologia Histdrica, Valencia,
Facultad de Teologia San Vicente Ferrer, 2012, 533-554; A. BUCKENMAIER, Chiesa ed
eucaristia. Transustanziazione della realtd, en CLEMENZIA — SALATO (ed.), Quale Riforma
della Chiesa?, 113-125.

Del desarrollo humano como signo de los tiempos que la Iglesia debe secundar, cf. H.-J.
HOHN, Zeichen der Zeit — Zeichen des Wandels. ,Modernisierung” als Thema kirchlicher
Verdnderungsdiskurse, en Kopp (ed.), Kirche im Wandel, 264-286; J. COSTADOAT, Con-
versién pastoral a los signos de los tiempos, en LUCIANI — SCHICKENDANTZ (ed.), Reforma
de estructuras y conversién de mentalidades, 145-172; P. HONERMANN, ; Cémo recono-
cemos los signos de los tiempos?, en LUCIANI — SCHICKENDANTZ (ed.), Reforma de estruc-
turas y conversién de mentalidades, 21-32.

86

101



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

de la historia son composiciones ideoldgicas. Si consideramos la historia
desde Cristo, pasado, presente y futuro entran en juego gracias a la co-
municacién de planos, el temporal y el eterno, que la entrada del Hijo
de Dios en el espacio-tiempo causa y en El se establece.?” Lo originario
se muestra entonces siempre presente, porque no cesa de acontecer —
sacramentalmente — aquiy ahora, cuya forma histérica toma sus elemen-
tos normativos de la Traditio lesu, sin quedar atrapado por el tiempo,
porque es actuado permanentemente por el Espiritu Santo.®

7. La Iglesia conoce el punto acabado de su reforma en la con-
sumacién escatoldgica. Ninguna actuacién histérica de reforma puede
afirmar de si que logrd llevar a la Iglesia al punto cristalino de su ser.
La accién continua que expresa el aforismo «semper reformanda» o la
necesidad constante de la férmula «reformatio Ecclesiae omni tempore
necesaria est» de Belarmino subrayan que no hay un punto acabado de
reforma intrahistdrica para la Iglesia. Porque la Iglesia es pueblo de Dios
en camino, sujeta a inconsistencias.®” El punto finito de ella acontece fue-
ra de la historia, en el momento ultimo de la consumacién, a manos del
Sefior por la accién final purificadora del Espiritu Santo. Esta conside-
racién del horizonte escatolégico no elude la cuestién de la reformatio
Ecclesiae,”® sino que ilumina criticamente el presente y discierne las ac-
ciones histéricas de reforma, les da perspectiva y sentido.’”

8. Por ser la Iglesia, en su forma constitutiva, una realidad huma-
namente indisponible, el marco operativo de la reformatio Ecclesiae esta
delimitado. Ni su esencia, ni cuanto corresponde a su configuracién ne-
cesaria puede tocarse en modo alguno, advertia Pablo VI en Ecclesiam
suam.”? Cuando, invocando la reforma de la Iglesia, este marco ve roto
en alguna de sus lineas definitorias, la reforma deja de ser tal. Nos encon-
trariamos mds bien ante una re-creatio Ecclesiae a manos de la voluntad

87 «L'evento dell'incarnazione, dal di dentro della creazione, ha risemantizzato in modo

radicale lo scorrere cronologico che caratterizza I'esistenza umana: ogni chrénos & stato
ontologicamente innalzato alla dignita di kairés» (CLEMENZIA — SALATO, La natura pro-
cessuale della Chiesa, 359).
8  Cf. SaLaTo, Conclusioni prospettiche, 141-144; 148-149.
8 Cf. SaLaTo, Conclusioni prospettiche, 140.
9 «ll rimando all'eschaton appare essere un semplice escamotage per non misurarsi con
la configurazione storica della Chiesa» (CANOBBIO, Quale riforma per la Chiesa?, 179).
Cf. L. MANICARDI, Riformare: elementi spirituali, en WIRz (ed.), Riformare insieme la Chie-
sa, 43.
«Quae sane neque catholicae Ecclesiae essentiam attingere potest, neque partes illas,
quae ad praecipuam eius formam necessario pertinent» (PABLO VI, Ecclesiam suam, 6
agosto 1964, en AAS 56 [1964], 629).

91

92

102



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

humana, pero no ante el sujeto teandrico al que Dios da lugar. Entones,
en términos reales, hasta dénde alcanza la reforma de la Iglesia.”® ;Se
trata sélo de una llamada a la revitalizacién moral o espiritual de su cuer-
po?, ¢deberiamos hablar mas bien de reforma eclesiastica?®* A nuestro
modo de ver, no; pero si nos coloca ante la paradoja de la reforma en
lo irreformable.” Como tal paradoja es irresoluble, salvo que dejemos
de pensar la Iglesia (y en consecuencia su reforma) en términos de ob-
jeto y pasemos a verla como la communio viviente en la historia que es.
Asi concebida, la Iglesia viviente «es su misma reformax»,” que incluye
dentro de s la revitalizacién espiritual de sus miembros y la purificacién
de sus costumbres (aspecto moral-personal), el conocimiento mas ple-
no de la verdad de la fe (aspecto doctrinal) y la adaptacién institucio-
nal-operativa (aspecto organico-juridico). Visto asi, todos los elementos
de lavida de lalglesia, en interrelacién de planos, estan comprometidos
en su reforma,” sin quebrar su continuidad histérico-teoldgica.

9. Si el concepto reforma aplicado a la Iglesia presenta una espe-
cificidad propia, los criterios bajo los cuales debe producirse también
seran especificos de ella. Congar fij6 ya una serie de criterios que se
han hecho clasicos: primado de la caridad y pastoralidad, salvaguardar
la comunidn, paciencia, revitalizacién desde los principios de la Tradi-
cién.”® Francisco, por su parte, no deja de incidir en la conversién pas-

9 Cf.HJ. POTTMEYER, La Chiesa in cammino, per configurarsi come popolo di Dio, en SPADA-

RO — GALLI (ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa, 80.

Sin una accién integral sobre las costumbres, la doctrina y la estructura no se puede
hablar propiamente de reformatio Ecclesiae: CANOBBIO, Quale riforma per la Chiesa?,
179-182.

Cf. AskaNI, Ecclesia semper reformanda?, 18-24.

ASKANI, Ecclesia semper reformanda?, 36. Pensamiento similar en DoToLo, L'idea teolo-
gica diriforma, 38.

97 Cf. DIANICH, Riforma della Chiesa e ordinamento canonico, 11; REGAN, Toward Ecclesial
Ethics, 179. De la interrelacién entre reflexion eclesioldgica y canonistica: P. VALDRINI,
Tradizione e rinnovamento nella Chiesa. Il contributo dell’ecclesiologia e del Diritto Cano-
nico, en CLEMENZIA — SALATO (ed.), Quale Riforma della Chiesa?, 127-138; A. D' AURIA, ]
diritto canonico come strumento di riforma nella Chiesa, en SABBARESE (ed.), Riforme nella
Chiesa, riforma della Chiesa, 157-213.

Al respecto: S. BLANCHARD, True and False Reformers in the Church: Congarian Lessons
for Today, en MARMION — RYAN (ed.), Reforming the Church, 23-33; CHIRON, Conversio-
ne e riforma nella Chiesa cattolica dopo Yves Congar, 161-190; H. DESTIVELLE, Vera e
falsa riforma. L' attualita dei criteri di Yves Congar, en CLEMENZIA — SALATO (ed.), Quale
Riforma della Chiesa?, 77-93; ]. FAMEREE, Vraie ou fausse réforme ecclésiale: Quels sont les
critéres? La réflexion du pére Yves Congar, en ). FAMEREE — G. ROUTHIER, Penser la réforme
de I'Eglise, Paris, Cerf, 2021, 13-31; S. MADRIGAL TERAZAS, La herencia del Padre Congar:
reflexiones teolégicas después del Vaticano Il sobre la reforma de la Iglesia, en Ecclesia

94

95
96

98

103



EEE MIGUEL ANGEL NUNEZ AGUILERA

toral-misionera que comporta conversién del corazén, de mentalidades
y estructuras... Quiza aqui esté la clave. Esto es: conversidn significa,
en raiz, girarse hacia Dios. No debe entenderse aqui conversién solo
como santidad, sino reconsideracién de la Iglesia sobre sus realizaciones
histéricas.”” El primado de Dios, donde entra la fidelidad a su voluntad
salvifica universal (misién evangelizadora), se dibuja como el criterio pri-
mero, al cual le sigue el ordenamiento de todo lo demas.

10. Finalmente, a quién compete la reforma de la Iglesia como
accién integral: deliberativa, decisoria y operativa. Muchos autores en-
cuentran respuesta a esta pregunta en el aforismo «Quod omnes tangit,
ab omnibus tractari at approbari debet».'® Ahora bien, este sujeto om-
nium fedelium si se interpreta al modo de las sociedades democraticas
contemporaneas no sélo sera deficiente, sino problemético, porque
el omnium de la fe designa no sélo a la generacién presente de fieles,
sino a todos: los pasados, los presentes y aun los futuros, sin restriccién
alguna de edad para participar en ella, ademas. A partir de aqui, en
relacion directa con el sujeto ommium fidelium, surgen tres cuestiones
extremadamente conflictivas: la representatividad del todos que inclu-
ye generaciones pasadas y futuras, la titularidad de tal representacién,
y su legitimidad para decidir por todos.””" Ninguna de estas cuestiones
puede ser despachada con ligereza. En nuestra opinién, el sujeto de la
reforma de la Iglesia bajo el «Quod omnes tangit, ab émnibus tractari
at approbari debet» sélo puede ser resuelto si viene interpretado en
términos totales. Esto es: dado que la Iglesia es comunién de personas
en Cristo por el Espiritu Santo con ello quedan retratatos los agentes de

semper reformanda, teologia y reforma de la Iglesia, Valencia, Facultad de Teologia San
Vicente Ferrer, 2012, 131-154.

«La santita della vita di coloro che vi operano non basta a redimere prassi contraddit-
torie al vangelo delle istituzioni o del costume tradizionale (S. DIANICH, Forma e forme,
ri-forma e ri-forme della Chiesa. Status quaestionis, en CLEMENZIA [ed.], Forma e forme
della Chiesa, 10).

Sobre esta férmula del derecho romano testada en la tradicién eclesiastica, el antolégi-
co estudio de: Y. CONGAR, Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet,
en Revue historique de droit frangais et étranger 36 (1958), 210-258.

«Le difficolta di rintracciare un nesso tra democrazia e prassi sinodale riguardano la
singolarita della Chiesa che non & e non pud diventare una democrazia, come neppure
una monarchia o un’oligarchia. Si definisce costitutivamente come qualcosa d'altro, che
& divino e anche umano, dunque non sostituibile né commensurabile alle societa solo
antropiche» (M.A. FERRARI, Sinodalitd e democrazia: punti di contatto e differenze, en
Annales Theologici 36 [2022], 491-492). Sobre la cuestién: L. ORNAGHI, Chiesa e moder-
nita. Il sistema della democrazia: Governo, autoritd e rappresentanza, en CLEMENZIA — SA-
LATO (ed.), Quale Riforma della Chiesa?, 41-53; CANOBBIO, Quale riforma per la Chiesa?,
153-178.

99

100

101

104



Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teolégica ll ll Il

la reforma. Es accién conjunta humano-divina de los hombres y mujeres
de cada momento abiertos en comunién espacio-temporal total bajo la
accién del Espiritu Santo.

Por ultimo, sélo diremos: si la Iglesia no se debe a si misma, sino
que nace del costado de Cristo como primicia de la humanidad redimi-
da para servir de signo e instrumento suyo en el mundo, a fin de que
todos los hombres se salven, la reforma de la Iglesia tendra que ser de-
finida por esos mismos parametros. Sélo aqui la reformatio Ecclesiae en-
cuentra su razon.

105






SINODALITA E RIFORMA
DELLA CHIESA.

ALCUNI SPUNTI IN DIALOGO
CON JOSEPH RATZINGER

mmm Alessandro Clemenzia

FivE1 CoMMUNIO 2025

Anno | / Numero 2
pp. 107-135

ABSTRACT B This article aims to revisit two terms that have come to characterize to-
day’s ecclesiological language: “synodality” and “reform” of the Church. After an in-depth
examination of both meanings, attention is turned to the theological contribution that Jo-
seph Ratzinger, since the Second Vatican Council, has made to ecclesial self-awareness,
through interesting interpretation that constantly places the Church in relation both to
Christ and to the humanity in which it dwells.

KEYWORDS MW Synodality — Reform — Christocentrism — Ablation — Church

N IJIII]I1I1]]]]
ALESSANDRO CLEMENZIA

Professore ordinario di Ecclesiologia presso la Facolta Teologica dell'ltalia Centrale.
alessandro.clemenzia@gmail.com

FIDEI COMMUNIO mmm 2025/ Anno | / Numero 2 m DOI: 10.12875/FC252004 107






La “riforma” & una dinamica che caratterizza la stessa autocoscienza ec-
clesiale, eppure, dando anche soltanto un rapido sguardo alla lettera-
tura teologica e, soprattutto, ecclesiologica contemporanes, ci si rende
conto di come si abbia a che fare con un lemma al quale vengono appli-
cati significati spesso addirittura antitetici tra loro. Per questa ragione,
quando si intende approfondire il tema della "riforma della Chiesa” &
importante prima di tutto esplicitare quale significato le si conferisca,
per evitare di passare anche involontariamente da un senso a un altro.
Come punto di avvio della riflessione si pud recuperare quanto asserito
dal linguista Aldo Duro nel Vocabolario della Treccani sotto il lemma
“riforma”: quest’ultima viene definita come

modificazione sostanziale, ma attuata con metodo non violento, di uno
stato di cose, un'istituzione, un ordinamento, ecc., rispondente a varie
necessita ma soprattutto a esigenze di rinnovamento e di adeguamento
ai tempi; |'effetto, il risultato stesso di tale attivita, cioé i cambiamenti
che si sono operati, le modificazioni che si sono compiute.

In queste parole emergono alcuni elementi decisivi per coglie-
re, anche in ambito ecclesiologico, a cosa si alluda quando si parla di
“riforma” in riferimento alla Chiesa. Con questo lemma, tornando alla
citazione del linguista italiano, si intende sia I'atto con cui si modifica
qualcosa, e dunque il processo di avvio al cambiamento, sia I'effetto da
essa prodotto, vale a dire il risultato raggiunto. Tanto il processo per
il raggiungimento degli obiettivi quanto I'esito prodotto hanno a che

' A. DuRro, Riforma, in Vocabolario della Lingua ltaliana, vol. 1l/2, Milano, Istituto della

Enciclopedia Italiana, 1991, 1431.

109



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

fare con una "modificazione sostanziale”, dunque con elementi ritenuti
fondamentali, che vengono inverati attraverso un “metodo non violen-
to”; si tratta, dunque, di una dinamica radicalmente differente rispetto
a quella messa in atto da una rivoluzione, che genera una vera e propria
rottura tra il prima e il dopo.

Cio che muove una riforma € una duplice esigenza: “adegua-
mento” al contesto contemporaneo e “rinnovamento”. “Adegua-
mento”, in latino, viene espresso attraverso il verbo exaequo, con il
significato di “uguagliare”, “rendere (del tutto) uguale”, “pareggiare”,
“adeguare”;? il verbo latino renovare, invece, indica il «far diventa-
re o tornare nuovo, quasi esclusivamente nel significato figurato di
rinvigorire», «sostituire una cosa nuova a un’altra simile gia usata o
logora o non pili adatta», «modificare, rimettere a nuovo, ristruttura-
re», o ancora «fare essere o sussistere di nuovo una cosa che non era
da qualche tempo».? La riforma, intesa come “adeguamento”, allude
al processo o all'effetto di assunzione di qualcosa che caratterizza il
tempo presente; la riforma intesa come “rinnovamento”, invece, al-
lude a una duplice situazione: il «rimettere a nuovo», oppure il «far
essere nuovamente qualcosa che era all'inizio e che poi non e stato
pit da qualche tempo».*

Tornando alle argomentazioni ecclesiologiche, si pud cogliere
come la riforma della Chiesa, all'interno dell’odierna letteratura teo-
logica, assuma significati differenti:* vi sono coloro che alludono a un
effettivo adeguamento (o ammodernamento) della realta ecclesiale al
contesto contemporaneo,® anche se questa dinamica richiede un’evi-

Cf. F. CALONGHI, Exaequo, in Dizionario Latino-ltaliano, Torino, Rosenberg & Sellier,
1972, 1009.

A. DURO, Rinnovare, in Vocabolario della Lingua ltaliana, vol. 111/2, Milano, Istituto della
Enciclopedia Italiana, 1991, 1459.

*  DuRO, Rinnovare, 1459.

Cf. M. Dk SaLis, Il significato di riforma nell’attuale letteratura ecclesiologica, in A.
CLEMENZIA — N. SALATO (ed.), Quale riforma della Chiesa?, Firenze, Nerbini, 2023,
55-75.

Scrive Francesco Zaccaria: «In termini ecclesiali potremmo definire questo atteggia-
mento come un “adeguarsi al tempo”: dinanzi alla liquidita della societa, al relativismo
etico, alla crisi dei riferimenti stabili e al pluralismo culturale si pud reagire mettendo
tutto in discussione. La riforma della Chiesa, il rinnovamento teologico e la conversione
pastorale diventerebbero, secondo quest'idea, quasi un “ripartire da zero” o un “cam-
biare tutto”, inseguendo la mutevolezza dell'oggi e gli sviluppi culturali della societa in
maniera acritica e affannosa» (F. ZACCARIA, Chiesa senza paura. Bussola teologico-pasto-
rale per I'annuncio del Vangelo nella citta plurale, Padova, Edizioni Messaggero, 2021, 8

[ebook]).

110



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

dente discontinuita con il passato; vi sono altri autori, invece, che par-
lano della riforma della Chiesa come di una necessaria renovatio. Qui
emergono quei due significati evidenziati da Aldo Duro: vi &, infatti, chi
allude alla “riforma” come a un processo che mira all’assunzione di una
forma "nuova” di Chiesa rispetto a quella attuale, recuperando qualcosa
di esistente, offerta dal contesto contemporaneo; vi & poi chi, invece,
allude alla “riforma” intendendo con essa il processo di acquisizione di
una forma passata, persino originaria, che lungo i secoli ha conosciuto
una lenta o improvvisa scomparsa.” Si tratta di approcci assai differenti
tra loro, anche se entrambi partono da un’evidente criticita verso lo sta-
tus quo della Chiesa.

Il fatto che esistano questi differenti significati richiede, a chiun-
que intenda affrontare il tema della riforma della Chiesa, di spiegare
quale significato si voglia assumere.

La situazione si complica ulteriormente nel momento in cui il con-
cetto di "riforma”, cosi come oggi viene inteso a livello ecclesiale, viene
strettamente connesso con un altro lemma, ormai divenuto un classico
nell'odierna letteratura teologica, vale a dire: la “sinodalita”. Anche que-
sto termine viene usato con una molteplicita di significati assai diver-
si tra loro.® Nelle parole pronunciate da papa Francesco in occasione
della Commemorazione del 50° anniversario dell'istituzione del Sinodo
dei vescovi, la sinodalita viene presentata come «il cammino che Dio si
aspetta dalla Chiesa del terzo millennio»,’ essendo una «dimensione
costitutiva della Chiesa».” Trattandosi di qualcosa che riguarda tanto
la "vocazione” quanto la “natura” della Chiesa, & opportuno recuperare
una contestualizzazione di questa tematica, in modo tale da compren-
dere cosa oggi ci si aspetti da una possibile “riforma” della Chiesa e per
interpretare, in chiave teologica, alcuni segni di tensione presenti oggi

Lo storico della Chiesa Emidio Campi scrive: «C'é appena bisogno di sottolineare che
il verbo reformare nel latino classico ha due accezioni fondamentali: “tornare a una for-
ma primitiva”, oppure “rendere migliore”. Entrambi i sensi confluiscono nella letteratura
cristiana antica, sebbene prevalga il secondo. Pertanto, anche il sostantivo reformatio &
usato per lo pit nel senso di emendazione, rinnovamento» (E. CAMPI, Riformare la Chie-
sa. Storia di un’idea, Bologna, EDB, 2019, 11).

Per un approfondimento pili sistematico sulla questione, cf. A. CLEMENZIA — N. SALATO,
Processualita Sinodalita Riforma. La dinamica dello Spirito nella comunita cristiana, Firen-
ze, Nerbini, 2022.

FRANCESCO, Discorso in occasione della commemorazione del 50.mo anniversario dell’isti-
tuzione del Sinodo dei Vescovi (17 ottobre 2015), in AAS 107/11 (2015), 1138-1144, qui
1139.

FRANCESCO, Discorso in occasione della commemorazione del 50.mo anniversario dell’isti-
tuzione del Sinodo dei Vescovi, 1141.

111



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

in essa. La questione di una Chiesa sinodale, pur essendo di grande at-
tualita, era stata al centro di accesi dibattiti gia alla fine degli anni '60
dello scorso secolo, nell'immediato post-concilio.

B 1. Contestualizzazione della sinodalita

Le grandi questioni piu dibattute in epoca post-conciliare hanno cer-
tamente trovato la loro condizione di possibilita nei documenti del Va-
ticano Il; scrive I'ecclesiologo Severino Dianich: «I padri del Vaticano
Il aprivano in tal modo, con prospettive che probabilmente andavano
anche al di la della loro consapevolezza, la porta della chiesa alla con-
siderazione della problematica che si sviluppera in maniera impellente
soprattutto negli anni successivi».'" Questo significa che il dibattito sulla
sinodalita negli anni '70 partiva, in un modo o nell'altro, o da quanto
emergeva nei documenti del concilio, o da quelle istanze di novita pre-
senti in sede conciliare.” Al di la della questione teologica ed ecclesiolo-
gica, la stessa costituzione del Sinodo dei vescovi garantiva la possibilita
di prolungare ecclesialmente |'esperienza del Vaticano Il, come scrive il
teologo Andrea Manzone:

Se il Concilio Ecumenico nel suo svolgimento si rivelava uno strumento
dalla complessa e macchinosa gestione, veniva formandosi in molti Padri
il desiderio che qualcosa del Concilio permanesse nella Chiesa almeno
come metodologia perenne: da questo desiderio nacque I'idea del Si-
nodo dei Vescovi. Paolo VI lo istitui il 15 settembre 1965, in corrispon-
denza (non casuale) dell’apertura della quarta ed ultima sessione del
Concilio, mediante il motu proprio Apostolica sollicitudo del 15 settem-
bre 1965."

11
12

S. DIANICH, La Chiesa cattolica verso la sua riforma, Brescia, Queriniana, 2014, 57.

«lIl Vaticano Il, se non adotta i termini di collegialita e di sinodalita, nondimeno pone
una serie di premesse implicite che, nel corso dei decenni seguenti, alla luce dei muta-
menti della coscienza ecclesiale e delle trasformazioni culturali e politiche del mondo
contemporaneo, hanno stimolato la rilettura dei suoi testi in una chiave che sara poi
definita “sinodale”» (C. FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita. Dal Vaticano Il a papa
Francesco, Venezia, Marcianum Press, 2023, 16); cf. G. WEITEN, /] concetto di sinodalitd
di Papa Francesco, Eichstatt, Fondazione Karpos, 2023, 80-99: si tratta di un estratto di
Synodale Communio. Papst Franziskus und Joseph Ratzinger/Benedikt im Vergleich, Re-
gensburg, Ratzinger Studien, 2023.

A. MANZONE, Il parlamento di Dio? Alcune questioni sul rapporto tra Chiesa, democrazia e
sinodalita, in Prospettiva persona CXXI/1(2024), 162-183, qui 162.

112



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

Un primo elemento da sottolineare & che il concetto di “sinodali-

ta” non si riduce a cio che riguarda il sinodo, e dunque I'episcopato, ma
riguarda I'intero popolo di Dio. Proprio in occasione del 50° anniversa-
rio dell'istituzione del Sinodo dei vescovi, papa Francesco ha affermato:

Quello che il Signore ci chiede, in un certo senso, & gia tutto contenuto
nella parola “Sinodo". Camminare insieme — Laici, Pastori, Vescovo di
Roma - & un concetto facile da esprimere a parole, ma non cosi facile
da mettere in pratica. Dopo aver ribadito che il Popolo di Dio & costi-
tuito da tutti i battezzati chiamati a «formare una dimora spirituale e un
sacerdozio santo», il Concilio Vaticano Il proclama che «la totalita dei
fedeli, avendo I'unzione che viene dal Santo, non pud sbagliarsi nel cre-
dere, e manifesta questa sua proprieta mediante il senso soprannatura-
le della fede di tutto il Popolo, quando, dai Vescovi fino agli ultimi fedeli
laici, mostra I'universale suo consenso in cose di fede e di morale». Quel
famoso infallibile in credendo.™

Da queste parole emerge in modo chiaro come il concetto di si-

nodalita, pur non apparendo esplicitamente nei documenti conciliari,'
trovi il suo fondamento su quella infallibilita in credendo di tutta la Chie-
sa. Continua il papa:

14

Nell'esortazione apostolica Evangelii gaudium ho sottolineato come
«il Popolo di Dio & santo in ragione di questa unzione che lo rende
infallibile in credendo», aggiungendo che «ciascun Battezzato, qualun-
que sia la sua funzione nella Chiesa e il grado di istruzione della sua
fede, & un soggetto attivo di evangelizzazione e sarebbe inadeguato

FRANCESCO, Discorso per la commemorazione del 50° anniversario dell'istituzione del Sino-
do dei Vescovi, 1139-1140.

Scrive la Commissione teologica internazionale: «Benché il termine e il concetto di si-
nodalita non si ritrovino esplicitamente nell'insegnamento del Concilio Vaticano Il si
pud affermare che I'istanza della sinodalita & al cuore dell’opera di rinnovamento da
esso promossa. L'ecclesiologia del Popolo di Dio sottolinea infatti la comune dignita
e missione di tutti i Battezzati, nell’esercizio della multiforme e ordinata ricchezza dei
loro carismi, delle loro vocazioni, dei loro ministeri. Il concetto di comunione esprime in
questo contesto la sostanza profonda del mistero e della missione della Chiesa, che ha
nella sinassi eucaristica la sua fonte e il suo culmine. Esso designa la res del Sacramentum
Ecclesiae: I'unione con Dio Trinita e I'unita tra le persone umane che si realizza mediante
lo Spirito Santo in Cristo Gesu. La sinodalita, in questo contesto ecclesiologico, indica lo
specifico modus vivendi et operandi della Chiesa Popolo di Dio che manifesta e realizza
in concreto il suo essere comunione nel camminare insieme, nel radunarsi in assemblea
e nel partecipare attivamente di tutti i suoi membri alla sua missione evangelizzatrice»
(COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalita nella vita e nella missione della
Chiesa, n. 6, in Il Regno - Attualita 11 [2018], 329-356, qui 330-331).

113



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

pensare ad uno schema di evangelizzazione portato avanti da attori
qualificati in cui il resto del Popolo fedele fosse solamente recettivo
delle loro azioni». Il sensus fidei impedisce di separare rigidamente tra
Ecclesia docens ed Ecclesia discens, giacché anche il Gregge possiede
un proprio “fiuto” per discernere le nuove strade che il Signore di-
schiude alla Chiesa.™

La sinodalita, dunque, non fa riferimento unicamente all’espe-
rienza dei sinodi, che ha caratterizzato la Chiesa sin dai primi secoli, ma
a qualcosa che ha a che fare con tutti i battezzati, a prescindere dalla
loro peculiare vocazione: «Una Chiesa sinodale & una Chiesa dell'ascol-
to, nella consapevolezza che ascoltare “& piu che sentire”. E un ascolto
reciproco in cui ciascuno ha qualcosa da imparare. Popolo fedele, Col-
legio episcopale, Vescovo di Roma: I'uno in ascolto degli altri; e tutti
in ascolto dello Spirito Santox,"” in quanto il garante dell'infallibilita in
credendo & Colui che guida la Chiesa alla pienezza della verita (cf. Gv
16,13).

E all'interno di una Chiesa trasversalmente sinodale che si pud
comprendere al meglio il Sinodo dei vescovi, quale «punto di conver-
genza di questo dinamismo di ascolto condotto a tutti i livelli della vita
della Chiesa. Il cammino sinodale inizia ascoltando il Popolo, che “pure
partecipa alla funzione profetica di Cristo”»."

Sinodalita, dunque, significa inverare localmente e universal-
mente un vero e proprio discernimento comunitario, in cui tutte le
differenti vocazioni nella Chiesa possano essere soggetti attivi; “pro-
getto” che trova le sue radici nel concilio stesso,’” dove il popolo di

FRANCESCO, Discorso per la commemorazione del 50° anniversario dell'istituzione del Sino-
do dei Vescovi, 1140. Scrive Carlo Fantappié: «Il progetto papale trova i suoi presupposti
ecclesiologici nell’esortazione apostolica Evangelii gaudium, la quale, ancorché nomini la
sinodalita una sola volta (n. 246), configura una visione della Chiesa e dei suoi compiti in
modo corrispondente ai principi e alle modalita della sinodalita» (FANTAPPIE, Metamor-
fosi della sinodalita, 61).

7 FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 61.

8 FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 61.

Basti pensare a li dove viene affrontata la questione della vocazione e dei carismi di tutti
i fedeli all'interno della costituzione dogmatica Lumen gentium (nn. 17, 33, 35), in cui
viene presentata I'identita del soggetto-Chiesa, cosi anche in Apostolicam actuositatem,
dove si afferma la «diversita di ministero ma unita di missione» (n. 2). La stessa Sacrosan-
ctum concilium ribadisce I'azione di tutti i soggetti del soggetto-Chiesa e il loro «diritto
e dovere in forza del battesimo [...] a quella piena, consapevole e attiva partecipazione
alle celebrazioni liturgiche, che & richiesta dalla natura stessa della liturgia» (n. 14). Il
richiamo piti adeguato e ricco di conseguenze si trova certamente in Lumen gentium:
«Questo popolo messianico [...] ha per condizione la dignita e la liberta dei figli di Dio,

114



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

Dio-soggetto della missione non dovrebbe avere unicamente il com-
pito di interpretare i segni dei tempi, ma anche quello di essere stru-
mento attraverso cui realizzare una trasformazione di tutta la realta.?
In Lumen gentium, n. 37 & scritto sui laici: «Manifestino quindi ai pastori
le loro necessita e i loro desideri [...]. Secondo la scienza, competenza
e prestigio di cui godono, hanno la facolta, anzi talora anche il dove-
re, di far conoscere il loro parere su cose concernenti il bene della
Chiesa».?" Ci troviamo di fronte a due soggetti, pastori e fedeli, e a un
ambito particolare; non si tratta piu esclusivamente del “mondo” ma
di qualcosa che ha a che fare con il "bene della Chiesa”, che i laici, per
scienza, competenza e prestigio conoscono. Non solo: i fedeli hanno
il "dovere” di manifestare ai pastori il loro pensiero. Queste, dunque,
le due azioni fondamentali dei fedeli (che, scaturendo dal loro essere
battezzati, hanno un fondamento ontologico-sacramentale): conosce-
re quale sia il bene della Chiesa e manifestare al pastore il proprio
pensiero.??

Il tema della sinodalita, dunque, & strettamente legato a quello
del discernimento comunitario, senza voler ridurre quest'ultimo a una
mera consultazione a opera dell’episcopato.”? Questo tema & stato re-

[...] & pure da lui (Cristo) assunto ad essere strumento della redenzione di tutti e, quale
luce del mondo e sale della terra (cf. Mt 5,13-16), & inviato a tutto il mondo» (n. 9).

In Lumen gentium, n. 36, li dove si afferma la funzione regale dei laici e vengono pre-
sentate le loro differenti forme di partecipazione, si afferma: dal «riconoscere la natura
intima di tutta la creazione», all' «aiutarsi a vicenda nel condurre una vita pili santa»; dal
contribuire «efficacemente a far si che il lavoro, la tecnica e la cultura utilizzino i beni
creati a reale vantaggio di tutti gli uominix», al contribuire «al progresso universale, in
liberta umana e cristiana».

Questo insegnamento & stato ripreso anche dal Codice di diritto canonico (can. 212,
§3), dove si afferma: «In rapporto alla scienza, alla competenza e al prestigio di cui go-
dono, essi (i fedeli) hanno il diritto, anzi talvolta anche il dovere di manifestare ai sacri
pastori il loro pensiero su cid che riguarda il bene della Chiesax.

In che modo questo avvenga non & chiarissimo, anche se qualcosa viene affermato a tale
riguardo, sempre in Lumen gentium: «All'occorrenza lo si faccia attraverso le istituzioni
previste a questo scopo dalla Chiesa» (n. 37). Non si rintraccia una dizione simile nel
Codice di diritto canonico. Lumen gentium, dunque, parla di istituzioni previste, senza
specificare dove e come i fedeli possano attuare tutto cio.

Emblematiche, a tale proposito, le parole di Severino Dianich, secondo il quale «la
fede nel sacerdozio comune di tutti i fedeli attende ancora di passare dall'idea, dif-
fusa nella chiesa, che si tratti di un “sacerdozio spirituale”, cioé che si consuma nella
preghiera e nella purezza delle intenzioni, all'impostazione che Paolo suggerisce in
quel suo “offrite i vostri corpi” (Rm 12,1), portandoci a fare delle cose che realizziamo
nella vita, con le mani, i piedi, il cervello, le energie dell'intelligenza e della forza fisica,
quel culto che egli definisce ragionevole (logiké latréia) perché consiste nel trasfor-
mare tutte le cose che si fanno, in quanto fatte bene a gloria di Dio e per il bene degli

20

21

22

23

115



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

cuperato in epoca post-conciliare anche da Paolo VI, Giovanni Paolo
[1** e Benedetto XVI.%

Diversamente dal passato, la sinodalita, essendo compresa come

una dimensione costitutiva della Chiesa, diventa il luogo all’interno del
quale ricomprendere anche lo stesso ministero gerarchico.

24

25

26

Se capiamo che, come dice san Giovanni Crisostomo, «Chiesa e Sinodo
sono sinonimi» — perché la Chiesa non ¢ altro che il “camminare insie-
me” del Gregge di Dio sui sentieri della storia incontro a Cristo Signo-
re — capiamo pure che al suo interno nessuno puo essere “elevato” al di
sopra deglialtri. [...] In una Chiesa sinodale, il Sinodo dei Vescovi & solo

uomini, in “vittime spirituali” da offrire a Dio» (DIANICH, La Chiesa cattolica verso la
sua riforma, 111-112).

In Octogesima adveniens, in occasione dell’80° anniversario dell’enciclica Rerum nova-
rum, & scritto: «Spetta alle comunita cristiane individuare, con I'assistenza dello Spirito
Santo [...], le scelte e gli impegni che conviene prendere per operare le trasformazioni
sociali, politiche ed economiche che si palesano urgenti e necessarie in molti casi» (n. 4).
Qui il soggetto dell’individuare «le scelte e gli impegni che conviene prendere» spetta
“alle comunita cristiane”.

Basti leggere quanto ha pronunciato in occasione dell’apertura del Convegno nazionale
della Chiesa italiana nel 1995 a Palermo: «E piu che mai necessario, dunque, educarsi
ai principi e ai metodi di un discernimento non solo personale, ma anche comunitario,
che consenta ai fratelli di fede, pur collocati in diverse formazioni politiche, di dialogare,
aiutandosi reciprocamente a operare in lineare coerenza con i comuni valori professati»
(Discorso di Giovanni Paolo Il alla Chiesa italiana per la celebrazione del lll Convegno
ecclesiale, Palermo - 23 novembre 1995). O anche quanto ha scritto in Christifideles laici
(1988): «ll “discernimento”, di cui parla pit volte I'apostolo Paolo, non & solo valuta-
zione delle realta e degli avvenimenti alla luce della fede; & anche decisione concreta e
impegno operativo, non solo nell'ambito della Chiesa ma anche in quello della societa
umana» (n. 51).

Interessante quanto ha proferito in un’omelia tenuta in occasione della santa messa di
inaugurazione della V Conferenza generale dell’Episcopato latinoamericano e dei Ca-
raibi (Aparecida, 13 maggio 2007); a proposito dell’assemblea di Gerusalemme, narra-
ta negli Atti degli Apostoli, i dove viene affrontata la questione se ai pagani diventati
cristiani si dovesse imporre 1'osservanza della legge mosaica, ha affermato: «Questa
pagina degli Atti & molto appropriata per noi, che pure siamo qui convenuti per una ri-
unione ecclesiale. Ci richiama il senso del discernimento comunitario intorno alle grandi
problematiche che la Chiesa incontra lungo il suo cammino e che vengono chiarite dagli
"apostoli” e dagli “anziani” con la luce dello Spirito Santo, il quale, come dice il Vangelo
odierno, ricorda I'insegnamento di Gesu Cristo (cf. Gv 14,26) e cosi aiuta la comunita
cristiana a camminare nella carita verso la piena verita (cf. Gv 16,13)». Riferendosi al
«discernimento comunitarios viene descritto come «il “metodo” con cui operiamo nella
Chiesa, nelle piccole come nelle grandi assemblee, non & solo una questione di proce-
dura; & il riflesso della natura stessa della Chiesa, mistero di comunione con Cristo nello
Spirito Santo».

116



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

la piti evidente manifestazione di un dinamismo di comunione che ispira
tutte le decisioni ecclesiali.?’

Giovanni Paolo Il aveva mostrato chiaramente la distinzione tra

“collegialita effettiva” e “collegialita affettiva”;

se nella prima infatti vi era I'esercizio potremmo dire attivo della po-
testas collegiale dei Vescovi riuniti insieme, nella seconda definizione
emergeva invece quella forma sostanziale che caratterizza il collegio
dei successori degli Apostoli. In altre parole I'esercizio pieno dei poteri
dell’Episcopato radicava la sua esistenza su un affectus collegialis, quel
signum fraterni vinculi cordium, vincolo di fraternita e carita, originato
dalla struttura sacramentale dell’Episcopato.?

Papa Francesco recupera questa distinzione ma apportando una

grande novita rispetto al passato. Prima di tutto la dimensione sinoda-
le non si limita al Sinodo dei vescovi, ma & una dimensione che viene
applicata a tutta la Chiesa. In secondo luogo papa Bergoglio riprende
la distinzione di Giovanni Paolo Il per sottolineare la possibilita, anche
all'interno degli eventi sinodali, di un possibile esercizio della collegiali-
ta effettiva, non limitandola dunque alla sola esperienza conciliare:

Il Sinodo dei Vescovi, rappresentando |'episcopato cattolico, diventa
espressione della collegialita episcopale all'interno di una Chiesa tutta
sinodale. Due parole diverse: “collegialita episcopale” e “Chiesa tutta
sinodale”. Esso manifesta la collegialitas affectiva, la quale pud pure di-
venire in alcune circostanze “effettiva”, che congiunge i Vescovi fra loro
e con il Papa nella sollecitudine per il Popolo di Dio.?

[l termine sinodalita, dunque, recuperando le parole di Riccardo

Battocchio, «oscilla cosi fra due versanti: quello delle pratiche di gover-
no e quello della vita della Chiesa nella sua globalita».*

27

28

29

30

FRANCESCO, Discorso per la commemorazione del 50° anniversario dell'istituzione del Sino-
do dei Vescovi, 1142.

M. BORGHETTO, Sinodo e rappresentanza: il concetto teologico e I'applicazione in assem-
blea, in Prospettiva persona CXXI/1(2024), 184-195, qui 190.

FRANCESCO, Discorso per la commemorazione del 50° anniversario dell'istituzione del Sino-
do dei Vescovi, 1143.

R. BATTOCCHIO, Introduzione, in R. BATTOCCHIO — G. GENRE — B. PETRA, Sentieri di Sino-
ddlita. Prospettive teologiche interconfessionali, Cinisello Balsamo, San Paolo, 2022, 8-9.
Per una visione sintetica delle tipologie di recezione del termine sinodalita in ambito
ecclesiologico cf. FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 69-75.

117



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

B 2. Una puntualizzazione terminologica

Si e visto come il tema della riforma della Chiesa sia attualmente pre-
sentato in stretto rapporto con la sinodalita, e come quest'ultimo lem-
ma non si limiti all’episcopato (in particolare al Sinodo dei vescovi),
ma coinvolga l'intero popolo di Dio. Cercando di comprendere I'ori-
gine delle forti contrapposizioni nell’attuale scenario ecclesiologico su
questo tema, & importante approfondire ulteriormente tale discorso a
partire da quanto offerto dal documento della Commissione teologica
internazionale, intitolato La sinodalitd nella vita e nella missione della
Chiesa (2018). Sin dall’introduzione, dopo aver sottolineato che la pa-
rola “sinodo” & «composta dalla preposizione civ, con, e dal sostan-
tivo 686, via, indica il cammino fatto insieme dal Popolo di Dio»,*" si
afferma:

Il greco cvvodog viene tradotto in latino con synodus o concilium. Con-
cilium, nell'uso profano, indica un’assemblea convocata dalla legittima
autorita. Benché le radici di “sinodo” e di “concilio” siano diverse, il signi-
ficato & convergente. Anzi, “concilio” arricchisce il contenuto semantico
di “sinodo" richiamando I'ebraico 7nj7 — (gahal) I'assemblea convocata
dal Signore - e la sua traduzione nel greco ¢kkAnoia, che designa nel
Nuovo Testamento la convocazione escatologica del Popolo di Dio in
Cristo Gesu. Nella Chiesa cattolica la distinzione nell'uso delle parole
“concilio” e “sinodo” & recente. Nel Vaticano Il sono sinonime nel desi-
gnare |'assise conciliare.??

In questa citazione emergono alcuni punti di rilievo: prima di tut-
to, “sinodo” e “concilio”, pur essendo parole diverse tra loro, possie-
dono storicamente un significato convergente; in secondo luogo, viene
affermato che il lemma “concilio” arricchisce semanticamente il termine
“sinodo”, richiamando I'immagine di un'assemblea convocata dal Signo-
re (¢kkhnoia).

A partire dal Vaticano I, la dimensione conciliare e quella sino-
dale (soprattutto con la creazione del Sinodo dei vescovi) non sono
piu sovrapponibili. Nel Codice di diritto canonico del 1983 viene pre-
sentato il concilio ecumenico li dove si affronta il discorso sulla potesta

31 COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalita nella vita e nella missione della
Chiesa, n. 3, 329-356, qui 330.

32 COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La sinodalita nella vita e nella missione della
Chiesa, n. 4, 330.

118



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

episcopale (cf. dal can. 336 al 341):** esso viene presentato come una
modalita solenne d’esercizio della potesta del Collegio dei vescovi sulla
Chiesa universale (cf. can. 337), dove la convocazione, la presidenza, il
trasferimento, la sospensione, lo scioglimento e I'approvazione dei de-
creti spettano unicamente al romano pontefice (cf. can. 338), cosi come
anche la scelta delle questioni da trattare e I'ordinamento da osservare
(cf. can. 338,2). Il concilio, dunque, & legato all’esercizio di potesta dei
vescovi, non alla Chiesa in generale.

Soprattutto in epoca post-conciliare ci sono stati diversi tentati-
vi di allargare il concetto di “conciliarita”, non soltanto all’episcopato
ma alla Chiesa intera, rintracciando una conferma di questa ipotesi nella
“riunione” di Gerusalemme (narrata negli Atti degli Apostoli al capito-
lo 15). In questo testo non vengono riportate particolari indicazioni sul
modo con cui i diversi soggetti coinvolti (oltre ai vescovi) debbano in-
teragire tra loro. Il teologo Severino Dianich afferma che «il problema
lasciato aperto dal modello di Atti 15 ha trovato, lungo la tradizione,
soluzioni molto diversificate, anche se progressivamente si & imposta
quella dei concili episcopali».**

Cio che, secondo il Codice di diritto canonico, appartiene per
sua natura unicamente all'esercizio di potesta dell'episcopato, secon-
do altre interpretazioni rappresenta soltanto il frutto di un’evoluzio-
ne che ha portato allo status quo, in quanto la riunione di Gerusa-
lemme rappresenterebbe I'esempio di una struttura conciliare che
chiama in gioco le diverse vocazioni nella Chiesa. E, dunque, proprio
questa divergenza sul rapporto tra concilio e Chiesa a dover essere
approfondita.

Nel documento della Commissione teologica internazionale viene
esplicitamente affermato che il termine “concilio” arricchisce il lemma
“sinodo” richiamando |'assemblea convocata dal Signore (ecclesia). Tale
affermazione, anche se non vi € alcun esplicito riferimento bibliografico,
siinserisce all'interno di un dibattito ecclesiologico molto acceso, inizia-
to gia negli anni '60, tra Hans Kiing e Joseph Ratzinger.

3 Per una sintesi, cf. A. DRIGANI, | concili e i sinodi secondo ['orientamento giuridico della

Chiesa, in A. CLEMENZIA (ed.), Concilio e partecipazione laicale, Firenze, Nerbini, 2020,
83-88.

S. DIANICH, Quale concilio nella Chiesa? Alcune questioni ecclesiologiche, in CLEMENZIA
(ed.), Concilio e partecipazione laicale, 11-20, qui 12.

34

119



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

B 3. Un dibattito mai assopito e oggi tornato in auge

Il teologo Hans Kiing, proprio nell’incipit del suo famoso testo Strutture
della Chiesa, scrive:

Mentre nella lingua greca la parola civodog come termine tecnico ec-
clesiastico si afferma soltanto assai tardi (Eusebio attesta che erain uso al
tempo di Dionigi d’Alessandria), la parola concilium nel medesimo sen-
so compare gia attorno al 200 d.C., in quel grande creatore del gergo
ecclesiastico latino che fu Tertulliano.®®

Al di la di quanto viene qui affermato circa il rapporto tra sinodo
e concilio, & interessante quanto egli scrive a proposito della relazione
tra concilio e Chiesa, a partire dalla loro stessa etimologia: «Qui non
sara inopportuno notare che le parole concilium ed ecclesia hanno, dal
punto di vista glottologico, la stessa radice; e non si tratta di una coinci-
denza esteriore».*¢ Kiing approfondisce ulteriormente il discorso:

Con-cilium viene da con-kalium, ovverosia da con-calare, dove calare &
un termine tecnico religioso che significa “chiamare”. Concilium vuol dire
dunque “convocazione, assemblea”. Gia i dizionari etimologici, alla voce
concilium, rinviano esplicitamente a cOykAntog ed ékkinaoia. Il latino
calo & infatti I'equivalente del greco kaA®, che tante volte ricorre nei
Vangeli nel semplice senso di “chiamare”, ma anche gia nei sinottici e so-
prattutto in Paolo ha preciso significato teologico di “eleggere”. Se noi
diamo ora una scorsa al lessico del Nuovo Testamento ed esaminiamo
la voce koA®, constatiamo quanto segue: il kaA®v, “colui che chiama”,
non & altri che Dio.?’

Alla luce di questa interpretazione, |'autore tedesco sostituisce
alla parola “Chiesa” il lemma “concilio”: « Tutti gli uomini della terra sono
chiamati a questo concilio [...]. La convocazione a questo concilio &
universale, ecumenica [...]. In questo concilio viene scavalcata la con-
trapposizione religiosa, fondamentale agli occhi dei giudei, tra il popolo
eletto e i peccatori gentili».*® Fino ad affermare: «La Chiesa & un con-

3% H. KUNG, Strutture della Chiesa, Torino, Borla, 1965, 23; orig. ted. Strukturen der Kirche
(Quaestiones Disputatae 17), Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1962.

36 KUNG, Strutture della Chiesa, 23.

37 KUNG, Strutture della Chiesa, 23-24.

38 KUNG, Strutture della Chiesa, 27-28.

120



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

cilio ecumenico convocato da Dio».* A partire da questa identificazio-
ne tra Chiesa e concilio, Kiing approfondisce il rapporto tra il concilio
ecumenico convocato da Dio e il concilio ecumenico convocato dagli
uomini attraverso il concetto di repraesentatio, per cui il secondo rap-
presenta il primo.

Contro questa identificazione tra la ecclesia e il concilium si &€ mos-
so il giovane teologo Joseph Ratzinger, il quale afferma:

Concilium non & mai, né nella Bibbia latina né nei Padri della chiesa, tra-
duzione di éxkAnoia, ma & piuttosto |'equivalente di cuvéSpiov (Sanhe-
drin), cuvaywyrj, covodog. Nel Nuovo Testamento & precisamente in
controconcetto a quello di cuvédpiov. Tutti i 22 testi, in cui il Nuovo
Testamento greco dice cuvédplov, vengono tradotti con concilium, ove
si deve pero osservare che in tutta la tradizione (anche pre-cristiana) i
termini concilium e consilium sono interscambiabili — cosa che rafforza
cosi la stessa direzione.*

Altri lemmi, dunque, rispetto a quelli proposti da Hans Kiing; se-
condo Ratzinger, la questione etimologica & pienamente secondaria, e
se si vuole conoscere il significato di “concilio” come parola ecclesiastica,
«si deve partire dall'impiego e dalla comprensione del linguaggio di
coloro che ne hanno fatto appunto una parola ecclesiastica».*' E neces-
sario distinguere ouvédplov da oovodog. Rifacendosi al canone 5 del
concilio di Nicea, in cui & prescritto di tenere cOvodoug (concilia) due
volte all'anno, scrive Ratzinger: «La parola cUvodog sorpassa ora velo-
cemente quella di cuvédpiov; la loro interferenza & ancora pero a vol-
te tale che ocuvédpiov significa la sessione concreta del concilio, mentre
ouvodoc descrive il concilio, I'assemblea come tale».*?

Sulla base di questa interpretazione, Ratzinger conclude che «il
raggio del concilio & decisamente pil ristretto che non quello della chie-
sa nel suo insieme»,” in quanto il primo & un’assemblea di consulta-
zione e di decisione, mentre la seconda & fondata intorno alla Parola e
all' eucaristia:

39 KUNG, Strutture della Chiesa, 27.

40 . RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio. Questioni ecclesiologiche, trad. it. di G. RE, Brescia,
Queriniana, 1992, 170-171; orig. ted. Das neue Volk Gottes. Entwiirfe zur Ekklesiologie,
Disseldorf, Patmos Verlag, 1969.

RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio, 170.

42 RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio, 172.

43 RATZINGER, /l nuovo popolo di Dio, 173.

41

121



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

Il concilio & cuvédprov, non ékiAnaia. Si tratta di due forme di assem-
blea, diverse qualitativamente. Ogni assemblea eucaristica si chiama
ékkAnoia, e lo & anche; ogni chiesa locale si chiama ed & ¢kikAnoia, poi-
ché consiste finalisticamente nel riunirsi come ékkAnoia nella comunio-
ne della “frazione del pane” (la qual cosa & naturalmente assai piu di
un semplice atto liturgico). Ma il concilio non si chiama ékkAnoia, bensi
oLVESpLOV; esso non rappresenta la chiesa, esso non & la chiesa, come &
invece ogni celebrazione eucaristica, ma & solo un determinato servizio
in essa.*

Come viene colta la natura della Chiesa nel momento in cui
quest’ultima viene identificata con il cuvédpiov? Risponde Ratzinger:
«La “chiesa” stessa e nel suo insieme & solo piu una “riunione di con-
siglio”, un’entita organizzativa e politica, alla quale non si risponde
nell'atteggiamento di fondo della fede, ma nel senso dell'azione, della
politica, del fare, del mutare».** Non si tratta dunque di una semplice
questione terminologica: attraverso |'identificazione di un vocabolo con
un altro si arriva a una precisa interpretazione della natura della Chiesa.

Sempre in quei giorni (dal 15 al 17 aprile 1970) Joseph Ratzinger
fu invitato quale docente di dogmatica a intervenire, insieme a Hans
Maier, a un convegno annuale nella Kardinal-Wendel-Haus di Monaco
di Baviera, evento intitolato «Democratizzazione della chiesa». Gia in
quell’occasione il teologo offri alcuni spunti su come interpretare i di-
versi fenomeni ecclesiali che si celavano dietro alcune categorie eccle-
siologiche, quali a esempio “popolo di Dio” e “struttura sinodale”. Circa
il primo, Ratzinger ripercorre alcune derive teologiche e scrive:

L’espressione “popolo di Dio” non indica piti il tutto della Chiesa, che sta
alla base della divisione in gerarchia e laici, bensi indica esclusivamente
i laici, che adesso vengono indicati con questo titolo pur costituendo
solo un gruppo nella Chiesa. E contro questa concezione in pratica pu-
ramente sociologica del concetto di popolo di Dio occorre protestare
in maniera molto decisa.*

A proposito della “struttura sinodale” della Chiesa, Ratzinger mo-
stra la non corretta interpretazione di numerosi teologi, i quali, parten-

4 RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio, 174.

4 RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio, 175.

46 |. RATZINGER, Democratizzazione della Chiesa?, in J. RATZINGER — H. MAIER, Democrazia
nella Chiesa. Possibilita e limiti, Brescia, Querniana, 2005, 7-54, qui 29; orig. ted. De-
mokratie in der Kirche. Méglichkeiten und Grenzen, Limburg, Lahn-Verlag, 1970.

122



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

do dall'assemblea di Gerusalemme, evento — narrato in Atti 15 — nel
quale partecipo un ampio gruppo di tutto il popolo di Dio (anche se i
soggetti delle decisioni erano comunque soltanto i vescovi e i presbite-
ri), arrivarono a propagare |'idea di un «sinodo misto quale permanen-
te suprema autorita di governo delle chiese nazionali».*

Trent'anni dopo, Ratzinger, rileggendo quanto pubblicato in
quel convegno a Monaco di Baviera, ha aggiunto: «La democratizzazio-
ne nella Chiesa - di questo sono fermamente convinto — non pud con-
sistere nell’istituire un numero ancora maggiore di organi in cui si vota,
ma consiste piuttosto nel concedere pil spazio a cid che & vivo e alla sua
multiformitax.*®

Si tratta di un tema che & stato pil volte al centro del pensiero
del teologo bavarese, il quale ha dovuto fare i conti con una riflessione
ecclesiologica che, a partire da una particolare accezione di “popolo di
Dio", arrivava a interpretare in modo non corretto anche la struttura
stessa della costituzione dogmatica Lumen gentium:

E anche contrario al suo vero significato se dal fatto che il capitolo sul
popolo di Dio & anteposto al capitolo sulla Gerarchia si vuole dedurre
una mutata concezione della gerarchia e del laico, come se ogni battez-
zato portasse gia in sé ogni potesta sacra e la gerarchia fosse oramai solo
un fattore in vista del buon ordine.*

Ratzinger esplicita quali siano state le due maggiori tendenze
post-conciliari, scaturite da una certa enfasi sull'immagine “popolo di Dio":

Si possono osservare due tendenze fondamentali: da una parte un ri-
duzionismo, che mantiene dell’ecclesiologia conciliare ormai solo la pa-
rola di "popolo di Dio”; dall’altra una metamorfosi ed amplificazione
del suo significato nel senso di una socializzazione dell'idea di Chiesa.
“Popolo” appare come un concetto da elaborare in linea socio-politica.
Se la Chiesa pud essere definita col concetto di “popolo”, allora la sua
essenza e il suo ordine giuridico si possono determinare nel modo mi-
gliore da punti di vista sociali e politici. Cosi la formula “popolo di Dio”
diventa veicolo di un'idea di Chiesa antigerarchica e antisacrale, anzi
di una categoria rivoluzionaria di cui ci si appropria per concepire una
nuova Chiesa.*

47 RATZINGER, Democratizzazione della Chiesa?, 34.

48 RATZINGER, Democratizzazione della Chiesa?, 109.

9 J. RATZINGER, Chiesa, ecumenismo e politica, Cinisello Balsamo, Edizioni Paoline, 1987, 24.
50 RATZINGER, Chiesa, ecumenismo e politica, 26.

'S

123



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

Per capire cosa si intenda per “concilio”, si puo ricorrere a quanto
affermato nel Codice di diritto canonico (1983), in quanto si presenta
ancora oggi come un effettivo luogo d'incontro tra Magistero, Tradizio-
ne e Teologia, nel solco tracciato dal concilio Vaticano II.*

Questa precisazione terminologica, che lega insieme termini quali
“Chiesa”, “sinodo” e “concilio”, non nega l'importanza che Benedetto
XVI ha conferito al tema della sinodalita della Chiesa. In un discorso ri-
volto ai membri del Consiglio ordinario della Segreteria generale del Si-
nodo dei vescovi, partendo dal concetto di “comunione”, che caratteriz-
za ogni cristiano in virtu del battesimo che ha ricevuto, egli mostra come
tale indole comunitaria trovi in Cristo il suo fondamento ontologico;
citando quanto aveva gia scritto nell’enciclica Spe salvi, egli ha ribadito:

«L"essere in comunione con Gesu Cristo ci coinvolge nel suo essere “per
tutti”, ne fa il nostro modo di essere. Egli ci impegna per gli altri, ma solo
nella comunione con Lui diventa possibile esserci veramente per gli al-
tri», poiché esiste una «connessione tra amore di Dio e responsabilita
per gli uomini» (n. 28), che permette di non ricadere nell'individualismo
della salvezza e della speranza.*

E soltanto all'interno di questa comunione ecclesiale, fondata su
Cristo, che Benedetto XVI puo rivolgere I'attenzione al Sinodo dei ve-
scovi, descrivendolo come «un'istituzione qualificata per promuovere
la verita e I'unita nel dialogo pastorale all'interno del Corpo mistico di
Cristo».>

Sulla sinodalita, Benedetto XVI si & nuovamente espresso durante
I'’Angelus del 5 ottobre 2008, in occasione dell’inizio della XII Assem-

51 Basti pensare a quanto scritto nel Codex iuris canonici recognitus promulgatur: «Pertanto

il nuovo codice, che oggi viene pubblicato, ha necessariamente richiesto la precedente
opera del concilio; e benché sia stato preannunciato insieme con I'assise ecumenica, tut-
tavia esso cronologicamente la segue, perché i lavori intrapresi per prepararlo, doven-
dosi basare sul concilio, non poterono aver inizio se non dopo la sua conclusione» (EV
8/615). E ancora: «Si potrebbe anzi affermare che da qui proviene anche quel carattere
di complementarieta che il codice presenta in relazione all'insegnamento del concilio
Vaticano lI, con particolare riguardo alle due costituzioni, dogmatica Lumen gentium e
pastorale Gaudium et spes. Ne risulta che cid che costituisce la "novita” fondamentale
del concilio Vaticano I, in linea di continuita con la tradizione legislativa della chiesa, per
quanto riguarda specialmente I'ecclesiologia, costituisce altresi la “novita” del nuovo
codice» (EV 8/630-631).

BENEDETTO XV, Discorso ai membri del Consiglio ordinario della Segreteria generale del
Sinodo dei vescovi (21 gennaio 2008), in AAS 100/2 (2008), 78-80, qui 79.

BENEDETTO XV, Discorso ai membri del Consiglio ordinario della Segreteria generale del
Sinodo dei vescovi, 80.

52

53

124



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

blea generale ordinaria del Sinodo dei vescovi, a riguardo della parola
di Dio nella vita e nella missione della Chiesa. Tra le finalita del sinodo,
egli ha parlato di «favorire una stretta unione e collaborazione tra il
Papa e i Vescovi di tutto il mondo; fornire informazioni dirette ed esat-
te circa la situazione e i problemi della Chiesa; favorire I'accordo sulla
dottrina e sull’azione pastorale; affrontare tematiche di grande impor-
tanza ed attualita». Sempre in quell’occasione, egli ha anche introdotto
il tema della dimensione sinodale come realta costitutiva della Chiesa:

La dimensione sinodale & costitutiva della Chiesa: essa consiste nel
con-venire da ogni popolo e cultura per diventare uno in Cristo e cam-
minare insieme dietro a Lui, che ha detto: «lo sono la via, la verita e la
vita» (Gv 14,6). Infatti, la parola greca synodos, composta dalla prepo-
sizione syn, cioé “con”, e da odds, che significa “via, strada”, suggerisce
I'idea del “fare strada insieme”, ed & proprio questa I'esperienza del
Popolo di Dio nella storia della salvezza.

Recuperando le parole di Rudy Albino de Assungdo, si pud af-
fermare che «la grande domanda & quale sia la vera natura della sino-
dalita e il suo raggio d’'azione (possibilita e limiti di applicazione), dal
momento che riguarda il modo di plasmare le strutture di comunione
nella Chiesa».**

B 4. La vera riforma della Chiesa

In questa prima parte della ricerca si & visto come il concetto di “riforma”
della Chiesa sia strettamente connesso a quello di “sinodalita”, inteso
quest’ultimo da papa Francesco come possibilita concreta di coinvolge-
re I'intero popolo di Dio in un discernimento comunitario. A partire da
una citazione del documento della Commissione teologica internazio-
nale, attraverso il recupero di uno storico dibattito tra Joseph Ratzinger
e Hans Kiing, si & osservato inoltre come il tema della sinodalita non pos-
sa essere ridotto a una mera interpretazione sociologica, ma necessiti
di un fondamento teologico (cristologico e pneumatologico). A questo
punto, alla luce di quanto affrontato sinora, quale tipo di “riforma” della
Chiesa si potrebbe proporre, tale da coinvolgere la Chiesa intera nelle
sue diverse espressioni carismatiche e ministeriali?

* R. ALBINO DE ASSUNGAO, Sinodalitd, in P.L. AzzaRO - P. GOYRET (ed.), L'ecclesiologia di
Joseph Ratzinger, Roma, Edizioni Santa Croce, 2023, 75-112, qui 76.

125



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

Gia nel 1970 Joseph Ratzinger ha approfondito questo tema
all'interno di quella spinta post-conciliare, alimentata dalla questione
dell’aggiornamento, che cominciava piano piano ad affievolirsi. In que-
gli anni Ratzinger spiega come, nonostante alcune grosse spinte dettate
dalle riforme del concilio, la vita ecclesiale abbia assunto quell'insegna-
mento in modo ordinato e senza confusione, senza necessita di placare
quel rinnovamento che & insito nella natura stessa della Chiesa:

Ma neppure la nostra generazione & dispensata dall'interna problema-
tica del rinnovamento, dalla necessita di giungere ad un discernimento
degli spiriti, un discernimento che denunci la superficiale somiglianza di
rapporto iniziale fra semplice ammodernamento e vero rinnovamento,
strappando cosi anche di mano agli oppositori del rinnovamento la loro
arma piu efficace.®

Quali sono i criteri per discernerne un vero rinnovamento della
Chiesa da un mero ammodernamento? Il nostro teologo offre una pi-
sta di indagine attraverso un iniziale approfondimento terminologico;
egli affronta il tema della riforma attraverso il concetto di rinnovamen-
to, spiegando come 1'oggetto di quest’ultimo verta proprio su cid che
caratterizza |'essere cristiano: «Come rinnovamento cristiano, esso non
vuole sostituire cid che & cristiano con qualcosa di diverso o di meglio,
ma solo rivalorizzare appunto il fatto cristiano nella sua novita propria
ed intramontabile».** Non sostituzione, dunque, ma valorizzazione, di-
namica che trova la ontologica condizione di possibilita proprio nell’o-
riginario “fatto” cristiano, e cioé in quell’evento cristologico che di per
sé & la novita radicale da sempre attesa da ogni uomo e donna. E unica-
mente in Cristo che pud avvenire un autentico rinnovamento ecclesiale:

Ma poiché il fatto cristiano esiste essenzialmente nella forma della Chie-
sa, rinnovamento cristiano significa allora concretamente rinnovamento
della Chiesa, non per rimpiazzarla od eliminarla, ma, al contrario, per
ridarle luce nella sua forza e purezza originarie.”’

Il punto di partenza della riflessione, che diventa anche il crite-
rio per discernere il significato di un vero rinnovamento rispetto a un
semplice ammodernamento, non parte immediatamente dall'entrare in

5% RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio, 290.

6 RATZINGER, I/l nuovo popolo di Dio, 291.
57" RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio, 291.

126



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

dialogo con la cultura contemporanea, ma dal rilevare cio che & auten-
ticamente cristiano e rimane tale anche nell'oggi. Tra il domandarsi che
cosa l'uomo di oggi possa ancora accogliere del fatto cristiano e cosa sia
propriamente cristiano, Ratzinger afferma:

Fino a che il rinnovamento vuole essere rinnovamento cristiano, cioé rin-
novamento di cid che & cristiano, solo la seconda domanda va presa in
considerazione. In caso contrario, sarebbe piu onesto dire che si tende
ad una sostituzione di cid che & cristiano con qualcos'altro di piu ade-
guato ai tempi.*

Secondo il teologo bavarese, dunque, il tema della riforma della
Chiesa deve essere profondamente legato a uno sguardo sulla struttura
intima del fatto cristiano.

Possiamo gia subito distinguere il vero dal falso rinnovamento, dicendo
che la vera riforma & quella che si preoccupa del veramente cristiano
che si trova nascosto, lasciandosene stimolare e plasmare; la falsa rifor-
ma corre ciecamente dietro all’'uomo invece di guidarlo, trasformando
cosi il cristianesimo in una mezza industria mal condotta che corre dietro
alla clientela.*

Una volta delineato tale punto di partenza della riflessione, Rat-
zinger scorge come il fatto cristiano originario sia gia in sé stesso la novi-
ta e il rinnovamento, in quanto Cristo si presenta come vera e autentica
“riforma” del gia desiderato e ricevuto in qualcosa di radicalmente nuo-
vo, inverando in questo modo quel passaggio dal gia conosciuto allo
stupore per qualcosa che, pur essendo da sempre aspettato, nell’acca-
dere si presenta sempre e ancora capace di sorprendere:

Quale rinnovamento essenziale dell'uomo e del patto, esso esiste ad un
livello sul quale non c’é qualcosa di compiuto-definitivamente-una-vol-
ta-per-tutte, né qualcosa di stabilmente assicurato; il suo essere sta piut-
tosto nella continua novita del passaggio costante dal patto antico al
nuovo, dall'uomo com’e all'uomo come deve essere.®®

La riforma della Chiesa, dunque, trova nel rinnovamento cristiano
sia la reale condizione di possibilita sia il criterio per discernere cid che

58 RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio, 291.
9 RATZINGER, I/l nuovo popolo di Dio, 293.
0 RATZINGER, /l nuovo popolo di Dio, 294.

127



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

la rende “vera” riforma rispetto a una falsa. Riconoscere che il punto di
partenza della riflessione sia il fatto autenticamente cristiano significa che
il primo rinnovamento non deve riguardare la struttura o le strutture go-
vernative della Chiesa, ma deve coinvolgere I'intero popolo di Dio.

Per riconoscere cio che & vera riforma da una falsa, spiega Ratzin-
ger, & necessario mettersi in relazione con I'evento originario, non per
riprodurre un'astratta immagine del passato, che altro non sarebbe se
non «una labile restaurazione dell’eta dell'oro degli inizi, sognata con
romanticismo»,*’ ma per riconoscere nell’oggi il riaccadere sempre nuo-
vo della verita.®? Di queste origini, Ratzinger recupera quel processo di
rinnovamento messo in opera da Gesu, che ha trovato un’opposizione,
tanto nella proposta di riforma di Qumran e dei farisei, quanto nella com-
prensione di riforma portata avanti dai sadducei: in entrambe, diametral-
mente opposte, si pud rintracciare un'anticipazione di quel travisamento
del concetto di rinnovamento in cui la Chiesa lungo i secoli & scivolata. I
rinnovamento dei farisei e del gruppo di Qumran verteva sul respinge-
re ogni influsso profano e dunque su un sano isolamento dal mondo; in
opposizione a questa tendenza, Ratzinger presenta una Chiesa incessan-
temente chiamata a seguire il proprio Maestro, crocifisso fuori le mura di
Gerusalemme (cf. Eb 13,12): «“Fuori”, davanti alle porte difese della citta
e del santuario, & il posto di una chiesa, che vuole seguire il crocifisso».¢?
L"altra impostazione, quella dei sadducei, intende mettere in atto un rin-
novamento finalizzato all’eliminazione dalla propria fede di tutto cio che
viene considerato dalla logica del mondo negativo, e dunque poco attrat-
tivo; tentazione che anche la Chiesa puo trovarsi a vivere nel momento in
cui cerca di adattare la propria fede agli schemi della cultura contempora-
nea, logica ripudiata anche da Paolo nelle sue lettere (cf. Rm 12,2).

Ma allora, alla luce di queste due tendenze che sin dall’origine
hanno generato una vera e propria opposizione alla riforma portata
avanti da Gesu, in cosa consiste il rinnovamento della Chiesa? Ratzinger
afferma: «Rinnovamento & semplificazione, non nel senso di un decurta-
re o di uno sminuire, ma nel senso del divenire semplice, del rivolgersi a

61 RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio, 295.

€2 Cf. A. CLEMENZIA — N. SALATO, L'evento nella Chiesa: alle sorgenti della lex orandi. Una
reinterpretazione della sinodalita alla luce della liturgia, in A. CLEMENZIA — N. SALATO
(ed.), Fraternita universale e chiesa sinodale, vol. 1: Prospettive sistematiche, Firenze, Ner-
bini, 2024, 83-104; A. CLEMENZIA, Il De Trinitate di Agostino d’lppona e la sua recezione
nell’ontologia trinitaria, in V. LIMONE — G. MASPERO (ed.), Agostino e la sua ereditd. Teo-
logia, filosofia e letteratura, Brescia, Morcelliana, 2021, 297-311, soprattutto 301-303.

3 RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio, 299.

128



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

quella vera semplicita che & il mistero di tutto cio che vive. E un rivolgersi
a quella semplicita, che in fondo & un’eco della semplicita del Dio uno».**

In un altro scritto, intitolato Una compagnia in cammino. La Chiesa
e il suo ininterrotto rinnovamento, Ratzinger mostra come i due atteggia-
menti riformistici sopra menzionati, quello dei farisei e quello dei sad-
ducei, siano ancora vivi nella riflessione ecclesiologica odierna: «Alcuni
soffrono perché la Chiesa si & troppo adeguata ai parametri del mondo
d’oggi; altri sono infastiditi perché ne resta ancora troppo estranea».®®
Queste due tendenze, pur essendo opposte |'una all'altra, si presenta-
no entrambe sempre critiche verso lo status quo della Chiesa, in quanto
quest’'ultima appare non corrispondente a come la si vorrebbe.

Un primo approccio per trasformare la Chiesa in qualcosa di mi-
gliore e di piu corrispondente al proprio desiderio & quello di allargare
il raggio d'azione di tutti i diversi componenti del popolo di Dio, soprat-
tutto nelle scelte che riguardano il governo e il funzionamento struttura-
le della comunita; & il passaggio da una dimensione passiva del credente
ad una piu attiva e partecipativa:

Si dice che nessuno pil dovrebbe rimanere passivo ricevitore dei doni
che fanno esser cristiano. Tutti devono invece diventare attivi operatori
della vita cristiana. La Chiesa non deve pit venir calata giu dall’alto. No!
Siamo noi che “facciamo” la Chiesa e la facciamo sempre nuova. Cosi
essa diverra finalmente la “nostra” Chiesa e noi i suoi attivi soggetti re-
sponsabili.%

Tale operazione, spiega Ratzinger, parte in qualche modo dalla
dimensione pil strutturale ed esteriore della Chiesa, ma arriva fino alla
dimensione della professione di fede, e dunque alla sua dimensione piu
interiore. Cio che si vuole raggiugere, in fondo, & una certa autogestio-
ne della Chiesa, magari sostenuta da un approccio democratico, dove il
governo ¢ affidato ad una maggioranza che prende decisioni a scapito
delle posizioni della minoranza; eppure questo approccio “democrati-
co” di riforma trova davanti a sé un grande ostacolo:

Tutto cid che una maggioranza decide puo venire abrogato da un'altra
maggioranza. Una Chiesa che riposi sulle decisioni di una maggioranza

6 RATZINGER, Il nuovo popolo di Dio, 303.
]. RATZINGER, Una compagnia in canmino. La Chiesa e il suo ininterrotto rinnovamento, in
Communio 208-209-210 (2006), 336-349, qui 337.

6 RATZINGER, Una compagnia in cammino, 338.

129



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

diventa una Chiesa puramente umana. Essa & ridotta al livello di cid che
& fattibile e plausibile, di quanto & frutto della propria azione e delle
proprie intuizioni e opinioni. L'opinione sostituisce la fede.¢

Una possibile vera e autentica riforma della Chiesa, per Ratzinger,
puo scaturire da un atteggiamento opposto a quello tracciato sinora,
attraverso il recupero di una certa "passivita” rispetto a quella tendenza
attivista che tenta in tutti i modi di costruirsi una Chiesa secondo le cate-
gorie della propria ragione o del proprio sentimento, perdendo cosi di
vista cio che caratterizza la natura ecclesiale. Tale passivita non coincide
con il “non-fare”, con il rimanere semplici spettatori di fronte a una real-
ta che, invece, chiede in ogni circostanza un coinvolgimento totale della
persona, ma & la scoperta che «la dimensione grande, liberante, non &
costituita da cid che noi stessi facciamo, ma da quello che a noi tutti &
donato».® E qui il nostro autore presenta un particolare significato di
reformatio:

La reformatio, quella che & necessaria in ogni tempo, non consiste nel
fatto che noi possiamo rimodellarci sempre di nuovo la “nostra” Chiesa
come pil ci piace, che noi possiamo inventarla, bensi nel fatto che noi
spazziamo via sempre nuovamente le nostre proprie costruzioni di so-
stegno, in favore della luce purissima che viene dall'alto e che & nello
stesso tempo l'irruzione della pura liberta.*

Ratzinger spiega quanto affermato ricorrendo all'immagine dello
scultore, il quale & capace di intravedere gia nella pietra grezza la figura
artistica che gli osservatori potranno cogliere unicamente a lavoro finito,
e il suo lavoro consiste proprio nel far venire fuori, nel portare alla luce
con il proprio scalpello quella figura, togliendo tutto cio che ancora non
le permette di essere pienamente sé stessa. Si tratta, recuperando la
terminologia di Bonaventura, di una vera e propria dinamica di abla-
tio: «Essa consiste nell’eliminare, nel togliere via cid che & inautentico.
In questa maniera, attraverso la ablatio emerge la nobilis forma cioe la
figura preziosa».”

Tale operazione deve essere attuata sia in ambito antropologico
(come ha sottolineato Bonaventura), sia per quanto concerne la Chiesa.

67
68
69
70

RATZINGER, Una compagnia in cammino, 340.
RATZINGER, Una compagnia in cammino, 340.
RATZINGER, Una compagnia in cammino, 340.
RATZINGER, Una compagnia in cammino, 341.

130



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

Per Ratzinger tale ablatio & il metodo per comprendere in cosa consista
una vera riforma della Chiesa. Essendo quest’ultima una realitas com-
plexa (cf. LG 8), essa ha certamente bisogno, per realizzare efficacemen-
te la propria missione, di servirsi di alcune strutture ecclesiastiche; esse
tuttavia «invecchiano, rischiano di presentarsi come la cosa pil essen-
ziale e distolgono cosi lo sguardo da quanto & veramente essenziale. Per
questo esse devono sempre di nuovo venir portate via, come impalca-
ture divenute superflue».”" La vera riforma consiste nel «toglier via, af-
finché divenga visibile la nobilis forma, il volto della Sposa e insieme con
esso anche il volto dello Sposo stesso, il Signore viventex».”2 Tale ablatio,
come puriﬁcazione e rinnovamento, afferma ancora Ratzinger, dovreb-
be investire la Chiesa su tutti i livelli, e consiste in un dinamismo insito
nello stesso atto di fede: «La fondamentale liberazione che la Chiesa
pud darci & stare nell'orizzonte dell’Eterno, & uscir fuori dai limiti del
nostro sapere e del nostro potere. La fede stessa, in tutta la sua gran-
dezza e ampiezza & percid sempre nuovamente la riforma ecclesiale di
cui noi abbiamo bisogno».”*> Nel momento in cui il nostro autore spiega
I"ablatio in relazione all'atto della fede, I'attenzione si sposta dal livello
generale e oggettivo a quello particolare e soggettivo, personale. An-
che in questo caso I'ablatio emerge come un dinamismo necessario per
cogliere quella verita che inabita ogni creatura:

Noi tutti abbiamo bisogno del nuovo Scultore, il quale toglie via cio che
deturpa I'immagine, abbiamo bisogno del perdono, che costituisce il
nucleo di ogni vera riforma. [...] Il toglier via la colpa rimuove davve-
ro qualcosa; I'avvento del perdono in noi si mostra nel sopraggiungere
della penitenza.”

Il perdono di cui qui si parla, tuttavia, ha un significato non soltan-
to individuale, legato al singolo io, ma anche comunitario, in relazione al
noi ecclesiale, in quanto rappresenta il fulcro essenziale, tanto della sin-
gola persona quanto dell'intera comunita; nel momento in cui ciascuno
si innesta nell'io di Cristo, si inverano nuove relazioni interpersonali: «lo
sono strappato al mio isolamento e sono accolto in una nuova comuni-
ta-soggetto; il mio io & inserito nell'io di Cristo e cosi & unito a quello di

71
72
73
74

RATZINGER, Una compagnia in cammino, 341.
RATZINGER, Una compagnia in cammino, 341.
RATZINGER, Una compagnia in cammino, 343.
RATZINGER, Una compagnia in cammino, 345.

131



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

tutti i miei fratelli. Solamente a partire da questa profondita di rinnova-
mento del singolo nasce la Chiesa».”

B Conclusioni

Dietro una particolare interpretazione di sinodalita si nasconde un’al-
trettanto peculiare ecclesiologia, e da qui scaturiscono diversi modi di
intendere il concetto di “riforma”. Certamente, |'interpretazione offerta
da Ratzinger si discosta notevolmente da un'impostazione meramente
sociologica di riforma, preoccupata piu del rinnovo di strutture ecclesiali,
considerate luoghi di esercizio di potere, piuttosto che di trovare nuove
forme di vivere e testimoniare il vangelo. Interessanti, a tale proposito,
sono le parole pronunciate ancora da Joseph Ratzinger in una conferen-
za, tenuta a Monaco nel 1970, in occasione del 75° di attivita dell'Unione
bavarese cattolica per la protezione delle giovani. Ribadendo con con-
vinzione I'importanza dell’essere laico nella Chiesa, egli ha affermato:

Davanti a un movimento laicale cosi significativo e sempre esemplare
come questo, mi sembra indispensabile dichiarare che la forma in cui
oggi viene portata avanti nella Chiesa la cosiddetta riscoperta del laico,
va proprio in direzione sbagliata. Per teologia del laicato s'intende oggi
sempre piu la battaglia per una nuova forma del ministero ecclesiale,
cosa che & una vera contraddizione in termini. [...] Una teologia del
laicato, che viene portata avanti come battaglia per una quota propor-
zionale nel governo della Chiesa, & una caricatura di sé stessa e rimane
tale anche se questo fraintendimento viene ammantato con il concetto
di una direzione sinodale della Chiesa.”®

La criticita del teologo Ratzinger non & tanto di natura politica,
quanto piuttosto teologica:

Quando la teologia diventa teoria della politica ecclesiale e lotta per
partecipare al governo della Chiesa, la forza d'urto va solo verso I'inter-

7% RATZINGER, Una compagnia in cammino, 347; cf. A. CLEMENZIA, La forma ecclesiale della
fede in Joseph Ratzinger, in A. CLEMENZIA — R. REGOLI, La visione ecclesiale di Joseph Rat-
zinger. Nuovi approcci di ricerca, Firenze, Nerbini, 2025, 43-53.

J. RATZINGER, Le basi antropologiche dell'amore fraterno, in Ip., Chiesa: segno tra i popoli.
Scritti ecclesiologici e di ecumenismo (Opera omnia 8/1), G.L. MULLER (ed.), Citta del Vati-
cano, Libreria Editrice Vaticana, 2021, 92-107, qui 100; orig. ted. Die anthropologischen
Grundlagen der Bruderliebe, in Dogma und Verkiindigung, Miinchen, Erich Wewel Ver-
lag, 1973, 239-253.

76

132



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

no di essa. La Chiesa si occupa soltanto di sé stessa e cosi logora sé stes-
sa. [...] Ma una Chiesa che correttamente comprende e vive sé stessa
non guarda sé stessa, ma si allontana da sé e opera per gli altri.”

Ricentrarsi su Cristo non rappresenta per |'ecclesiologia un impo-
verimento della sua prassi sociale o una sua spiritualizzazione, ma anzi,
ne & in qualche modo il fondamento e la sua fecondita intrinseca; per
questa ragione la Chiesa «non puo scambiare il suo messaggio per un
servizio sociale. Pero la forza di questo messaggio fara scaturire sempre
nuove iniziative sociali».”®

E in Cristo che tutto conosce una sua risemantizzazione, non solo
come conferimento di un nuovo senso rispetto a cio che gia esiste, ma
anche come acquisizione di un senso vero gia dato, e che Cristo fa emer-
gere in tutta la sua portata, umana e divina.

La sinodalita della Chiesa & il grande tema verso cui la letteratura
teologica odierna & totalmente riversata. Nonostante papa Francesco
abbia incessantemente ribadito un significato di “processo sinodale”
che si fondi sulla presenza di Cristo e sull’azione dello Spirito Santo, gli
interessi ecclesiologici sembrano spesso andare in tutt'altra direzione.”
Mentre le relazioni internazionali odierne mostrano la fragilita di alcune
forme di partecipazione alla vita politica, in ambito ecclesiale a volte si fa
di tutto per assumerne alcune caratteristiche, che tra I'altro non si addi-
cono alla natura della Chiesa: «La Chiesa possiede una costituzione che
scaturisce dalla sua propria natura e dunque non & identica a nessuna
costituzione statale».?° E continua:

Mentre, nell'ambito civile, ormai si riscontra molto malcontento rispetto
allo Stato costituzionale democratico e dubbi sulla sua modalita di ga-

77 RATZINGER, Le basi antropologiche dell’amore fraterno, 100.

78 RATZINGER, Le basi antropologiche dell'amore fraterno, 101.

Per una panoramica generale delle interpretazioni ecclesiologiche di sinodalita, cf. FAN-
TAPPIE, Metamorfosi della sinodalita.

J. RATZINGER, Libertd e vincoli nella Chiesa, in Ip., Chiesa: segno tra i popoli. Scritti eccle-
siologici e di ecumenismo (Opera omnia 8/1), 474-497, qui 485; orig. ted. Freiheit und
Bindung in der Kirche, in Kirche, Okumene und Politik, Einsiedeln, Johannes Verlag, 1987,
165-182. Scrive Andrea Manzone a tale proposito: «ll popolo di Dio, diversamente e
armonicamente compaginato, non individua democraticamente la verita, non & anima-
to dalla contrapposizione elettiva, poiché in esso agisce un principio di consenso che
non proviene dalla comune opinione, bensi dall'ascolto dello Spirito “che conduce alla
verita tutta intera” (cf. Gv 16,13). In tal senso, la prima azione che coinvolge democra-
ticamente tutti non & la partecipazione attiva, bensi I'ascolto: il cristiano & chiamato ad
ascoltare lo Spirito e tutti nello Spirito» (MANZONE, Il parlamento di Dio?, 173).

79

80

133



HEE ALESSANDRO CLEMENZIA

rantire la liberta, in ambito ecclesiale addirittura si assiste ancora a una
dogmatizzazione ingenuamente fiduciosa della struttura formale della
democrazia. Non pochi ritengono che la Chiesa rimarra una societa au-
toritaria e arretrata fintantoché non avra trasformato tutte le sue istitu-
zioni secondo questo modello.?!

Non & il sistema democratico in sé stesso a rappresentare il ful-
cro del problema, in quanto in esso si trovano comunque istanze che,
debitamente purificate e sanate, possono essere valorizzate anche in
ambito ecclesiale;®? la preoccupazione sta in un'assunzione acritica di
questo modello, invocato come unica panacea per molti mali odierni
della Chiesa. E anche importante ricordare che la Chiesa, nonostante
non debba assumere modelli che provengono da altri sistemi politici, &
comunque situata all'interno di particolari contesti socio-culturali, rima-
nendone influenzata; per questa ragione & difficile che in unariflessione
sulla sinodalita della Chiesa non entri in gioco la mens democratica degli
uomini e delle donne di oggi.® Risultano essere sempre attuali le parole
di Y.-M. Congar, scritte nel 1959:

81 RATZINGER, Libertd e vincoli nella Chiesa, 486.

82 |1 17 settembre 2010, al Parlamento britannico, Benedetto XVI proferi le seguenti pa-
role: «La Gran Bretagna & emersa come una democrazia pluralista, che attribuisce un
grande valore alla liberta di espressione, alla liberta di affiliazione politica e al rispetto
dello stato di diritto, con un forte senso dei diritti e doveri dei singoli, e dell'uguaglianza
di tutti i cittadini di fronte alla legge. La dottrina sociale cattolica, pur formulata in un
linguaggio diverso, ha molto in comune con un tale approccio, se si considera la sua
fondamentale preoccupazione per la salvaguardia della dignita di ogni singola persona,
creata ad immagine e somiglianza di Dio, e la sua sottolineatura del dovere delle autorita
civili di promuovere il bene comune». Vi sono tuttavia alcuni rischi in tale positivita: «Se
i principi morali che sostengono il processo democratico non si fondano, a loro volta, su
nient’altro di piti solido che sul consenso sociale, allora la fragilita del processo si mostra
in tutta la sua evidenza. Qui si trova la reale sfida per la democrazia (BENEDETTO XVI, in
L'Osservatore Romano, 19 settembre 2010, 4-5).

«ll concetto di "democrazia di base”, tipico di questo contesto, si presta in modo par-
ticolare a essere trasferito alla Chiesa, perché sembra corrispondere profondamente
all'idea della comunita, e percid della struttura del popolo di Dio fatta di Chiese locali»
(RATZINGER, Libertd e vincoli nella Chiesa, 487). Sono condivisibili le parole di Roberto
Repole, secondo il quale i cristiani «portano la mens democratica, di cui & permeata la
societa occidentale, al di dentro della Chiesa, cosi come altri aspetti della cultura che li
contrassegna. E i valori tipici delle societa democratiche finiscono per rappresentare lo
stimolo a ritrovare, apprezzare e riattivare, nella Chiesa stessa, proprio la dimensione
della sinodalita che la caratterizza; oltre che a riscoprire come solo una Chiesa sinodale
possa essere all'altezza della missione che & chiamata a svolgere nel mondo attuale. E
anche in questo senso che va colto I'invito di papa Francesco a vedere nella sinodalita
il cammino che Dio si aspetta per la Chiesa nel terzo millennio» (R. REPOLE, Sinodalita. Il
contributo della teologia, in Teologia 46 [2021], 511-530, qui 525).

83

134



Sinodalita e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger HElH

La fede conciliare non & quella di una maggioranza, ma quella dell'u-
nanimita. Certo, nei concili si vota [...] ma il voto, in un concilio, & solo
un mezzo per raggiungere |'unanimita, enucleando, attraverso una mag-
gioranza, il vero pensiero o linea di condotta della Chiesa come tale, che
alcuni forse ancora non riconoscono, ma che posta in luce e dichiarata
tale, diverra legge per tutti.®

Anche nel documento preparatorio del Sinodo 2023 Per una

Chiesa sinodale: comunione, partecipazione e missione, viene esplicita-
mente affermato:

La consultazione del Popolo di Dio non comporta |'assunzione all'inter-
no della Chiesa dei dinamismi della democrazia imperniati sul principio
di maggioranza, perché alla base della partecipazione a ogni processo
sinodale vi & la passione condivisa per la comune missione di evangeliz-
zazione e non la rappresentanza di interessi in conflitto. In altre parole,
si tratta di un processo ecclesiale che non puo realizzarsi se non “in seno
a una comunita gerarchicamente strutturata” (n. 14).

La questione fondamentale della riforma della Chiesa puo essere

ancora proposta attraverso un vero e proprio ricentramento cristologi-
co: la presenza di Cristo puo diventare nuovamente un efficace punto
di partenza, in quanto capace di far sperimentare, individualmente e
comunitariamente, quella novita di vita che tutti, in modo pi 0 meno
consapevole, desiderano per sé e per gli altri.

84

Y.-M. CONGAR, | concili nella vita della Chiesa, in Ip., Santa Chiesa. Saggi teologici, Brescia,
Morcelliana, 1967, 290. A proposito del rapporto tra Chiesa e democrazia, interessante
& quanto viene riportato nell'enciclica Graves de communi re di Leone XIlI: «Di queste
due ultime denominazioni, se non la prima di “sociali cristiani”, certo I'altra, di “"democra-
zia cristiana”, suona male a molti tra i buoni, perché vi veggon sotto un che di ambiguo
e pericoloso. Ne temono per piti di una ragione: cioé perché credono che cosi si possa
coprire un fine politico per portar al potere il popolo, promovendo questa forma di
governo in luogo di altre; che per tal modo, mirando al bene della plebe, e metten-
do in disparte gli interessi delle altre classi, sembri rimpicciolirsi I'azione della religione
cristiana; e che infine sotto la speciosita del nome si voglia in certo modo nascondere
il proposito di sottrarsi alle legittime autorita nell’ordine civile ed ecclesiastico. [...] Per-
ché, sebbene la parola “democrazia”, secondo I'etimologia e I'uso dei filosofi, serva ad
indicare una forma di governo popolare, tuttavia nel caso nostro, smesso ogni senso
politico, deve significare semplicemente una benefica azione cristiana a favore del po-
polo. [...] Parimenti ognuno si guardi dal coprire sotto la denominazione di democrazia
cristiana il proposito d'insubordinazione o di opposizione alle legittime autorita. Gia la
legge, sia naturale sia cristiana, ingiunge il rispetto ai diversi poteri civili e I'obbedienza
ai loro giusti comandi» (LEONE XIII, Graves de communi re, in Enchiridion delle Encicliche,
vol. 3, Bologna, EDB, 1997, 1520-1552, qui 1524; 1528; 1530).

135






DE LA NECESSITE
D’UNE THEOLOGIE DE L'HISTOIRE

mum Jean-Robert Armogathe

FIDEI ComMuNIO 2025

Anno | / Numero 2
pp. 137-150

ABSTRACT B Several approaches legitimize the role of history in theological reflection:
an existential approach (Bultmann), a Christological approach (Cullmann and Teilhard),
and an eschatological approach (Daniélou). Their plurality (and fruitfulness) clearly
demonstrates that a theology of history is a necessary auxiliary to any theology.

KEYWORDS B Theology of history — Eschatology

JEAN-ROBERT ARMOGATHE

Professore emerito presso I'Ecole pratique des hautes études (Sorbonne), membro dell’ A-
cadémie des Inscriptions et Belles-Lettres.
armogathe@gmail.com

FIDEI COMMUNIO mmm 2025/ Anno | / Numero 2 m DOI: 10.12875/FC252005 137






Les interprétations théologiques de I'histoire sont fort anciennes
dans la tradition religieuse (et culturelle) occidentale. Elles ont connu
comme un emballement a la fin de la Seconde guerre mondiale, comme
si le court intervalle de cing années avait exacerbé le souci de com-
prendre I'histoire du monde. On observe une aussi rapide décrue dés
les années soixante. L'effondrement des marxismes, qui avaient fourni
une interprétation facile — et surtout concrétement appliquée - de la
temporalité vécue a largement contribué a ce repli. Mais il fut contem-
porain de I'expansion économique sans précédent des pays industria-
lisés, dans ces années que |'économiste Jean Fourastié a qualifiées de
«glorieuses». Dans les replis de la «grande accélération», des poches
de contestation sont apparues, souvent accompagnées d'interpréta-
tions de I'histoire utopiques ou eschatologiques.

Si les années Cinquante ont été favorables a la constitution
de «philosophies de I'histoire» et de «théologies de I'histoire»,
les décennies suivantes ont plutét nourri le soupgon a I'égard de
ces constructions hypothétiques. L'histoire se retrouve «a plat», et
toute tentative d'y trouver un axe directeur est vite disqualifiée. Or il
semble indispensable pour le christianisme de disposer d'une inter-
prétation théologique de I'histoire: cela appartient a son code géné-
tique, et s’en dispenser revient a faire éclater le message fondateur.
Encore faut-il éviter les contrefacons, succédanés laiques de la lecture
chrétienne.

La bibliographie est longue, et nous ne prétendons pas établir
un inventaire exhaustif. Il s'agit seulement ici de désigner les lignes de
force de quelques approches pour tenter d'esquisser ce que devrait
étre une théologie de I'histoire et pourquoi elle est nécessaire au chris-
tianisme.

139



HE N JEAN-ROBERT ARMOGATHE

B 1. Un débat vigoureux et dépassé

Sans remonter aux origines bibliques ou paiennes, un constat s'impose:
la Seconde guerre mondiale (ajoutée a la précédente) a engendré une
réflexion globale sur I'histoire, en posant deux questions: a) que faut-
il entendre par «histoire»? Et b) une réflexion conceptuelle, philoso-
phique et/ou théologique est-elle possible a son endroit?

Sur la premiére question, de longs développements peuvent étre

résumés par |'article Geschichte du vieux Grammatisch-kritisches Woérter-

buch d'Adelung:’

L'"HISTOIRE, plur. et nom. sing. 1) Ce qui s'est passé, une chose qui
s'est passée, soit au sens large, tout changement, tant actif que pas-
sif, qui se produit dans une chose, soit au sens plus restreint et plus
ordinaire, de divers changements liés entre eux, qui, pris ensemble,
forment un certain tout [...]. L"histoire de cet homme est trés curieuse,
c'est-a-dire tout ce qui s'est passé avec lui, ses événements. C'est
dans ce sens qu'il est souvent utilisé collectivement et sans pluriel
pour désigner plusieurs événements d’'un méme genre [...]. 3) La
connaissance des événements qui se sont produits, I'étude de I'his-
toire; sans pluriel.

Entre pluriel et singulier, la sémantése du mot a profondément

évolué. En 1778, un auteur avait déja critiqué son nouvel usage:

1

J.C. ADELUNG, Grammatisch-kritisches Wérterbuch der Hochdeutschen Mundart, vol.
2, Leipzig, 1793-1801, ici: 1811, 605-606: «Die GESCHICHTE, plur. ut nom. sing. von
dem Zeitworte geschehen. 1) Was geschehen ist, eine geschehene Sache, so wohl in
weiterer Bedeutung, eine jede, so wohl thitige als leidentliche Veranderung, welche
einem Dinge widerfahret, als auch in engerer und gewdhnlicherer, von verschiede-
nen mit einander verbundenen Veranderungen, welche zusammen genommen ein
gewisses Ganzes ausmachen. [...] Die Geschichte dieses Mannes ist sehr merkwiirdig,
d. i. alles was sich mit ihm zugetragen hat, seine Begebenheiten. In eben diesem
Verstande stehet es oft collective und ohne Plural von mehreren geschehenen Be-
gebenheiten Einer Art [...]. 3) Die KenntniB der geschehenen Begebenheiten, die
Geschichtkunde; ohne Plural» (https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/lem-
ma/bsb00009132_2_1_1582, consulté le 2 juillet 2024); nous nous permettons de
renvoyer a J.-R. ARMOGATHE, Adelung, Fortsetzer von Du Cange, dans Sprache und
Kulturentwicklung im Blickfeld der deutschen Aufklarung. Der Beitrag J. Chr. Adelungs,
Abhandlungen der saschsischen Akademie der Wissenschaften, Phil -hist. KI. 70, 1,
Akademie Verlag, Berlin, 1984, 221-223.

140



De la nécessité d’une théologie de I'histoire M

Le mot a la mode de Geschichte est un abus formel de la langue parce
que dans cet ouvrage,” c'est tout au plus dans les exemples qu'appa-
raissent les récits.?

En second liey, si I'on entend par histoire la succession des évé-
nements, «ce qui s'est passé», n'est-il pas artificiel de prétendre y
voir un ordre susceptible d'analyse conceptuelle? Toute philosophie
de I'histoire paraissait condamnée par le positivisme historique. Et la
théologie de I'histoire avait sombré avec la réflexion engagée au dé-
but du XXe siecle sur I'eschatologie: I'eschatologie «conséquente» de
Johannes Weiss et A. Schweizer, ou |'eschatologie «existentielle» de
Rudolf Bultmann.* Le coup fatal, le plus articulé, a été porté par Karl
Lowith: il s'attacha a rendre évidents les «présupposés théologiques
de la philosophie de I'histoire» et de «montrer que la philosophie mo-
derne de I'histoire prend ses racines dans la croyance biblique en une
rédemption et qu’elle prend fin avec la sécularisation de son modele
eschatologique».®

La diffusion de cette thése dans les années Cinquante a suscité
de nombreuses prises de position - soit favorables, comme Reinhart
Kosellek, soit critiques comme Hans Blumenberg. Peut-on concevoir
une philosophie de I'histoire qui soit dégagée de I'eschatologie juive
et chrétienne?

Le débat allemand trouva des prolongements en France; I'apres-
guerre a ouvert un débat sur le sens de I'histoire, et le livre de Lowith
a entrainé de vifs débats.® La lente prise de conscience de I'horreur
renouvelée de deux guerres, les menaces que |'opposition de deux
«blocs» faisaient peser du risque d'une troisieme, I'atroce découverte
des horreurs de I'hitlérisme, la perception des dangers du «bolche-
visme»: la relecture du vingtieme siecle bouleversait la simple réflexion

C.F. FLOGEL, Geschichte des menschlichen Verstandes, Breslau, Johann Ernst Meyer, 1765.

3 Recension de la 3¢ édition (1776) de FLOGEL, Geschichte des menschlichen Verstandes,
dans Allgemeine deutsche Bibliothek 34 (1778), 473 (cité par R. KOSELLECK, L'expérience
de [histoire, Paris, Seuil-Gallimard, 1997, 17; orig. allemand: Geschichte, dans Geschicht-
liche Grundbegriffe, vol. 2, Stuttgart, Klett, 1975).

*  H.l. MARROU, Théologie de I'histoire (1968), Paris, Cerf, 2006, 89.

K. LowiTH, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der

Geschichtsphilosophie (1* éd. en anglais: Meaning in History: The Theological Implicati-

ons of the Philosophy of History, Chicago 1949; puis en allemand, Stuttgart 1953; trad. fr.

Histoire et Salut. Les présupposés théologiques de la philosophie de I'histoire, Paris, Galli-

mard, 2002, 22).

Voir plus bas, I'opinion de J. DANIELOU, Essai sur le mystére de I'histoire, Paris, Editions du

Seuil, 1953.

141



HE N JEAN-ROBERT ARMOGATHE

sur |'histoire, qui prenait I'aspect d'une tragique actualité. Tout cela
n’était-il qu'«une histoire dite par un idiot, pleine de bruit et de fureur,
et qui ne signifie rien», comme Macbeth définissait la vie?” Ou fallait-il
tenter d'y discerner quelque cohérence, un enseignement peut-étre,
une logique déconcertante?

Pour l'idéologie marxiste dominante, un schéma d’évolution as-
sez simple était dressé: la société occidentale était passée du féodalisme
au capitalisme, vers une nouvelle étape socialiste (ou communiste).

Deés 1939 cependant, un observateur lucide, Raymond Aron,
avait rappelé qu'on ne pouvait pas se passer d'une philosophie de I'his-
toire.® Et le retour de la philosophie de I'histoire a entrainé dans son
sillage la question d'une théologie de I'histoire.

Etienne Gilson a bien souligné combien le christianisme est radi-
calement lié a I'historicité: «La premiére conséquence du christianisme,
c’est la substitution d'une nouvelle notion du sens de la durée a celle de
cycle ou de retour éternel, dont le nécessitarisme grec s'accommodait
fort bien».?

En ancrant dans I'histoire des hommes |'Incarnation de Dieu, le
christianisme a inséré en profondeur ce que la tradition biblique avait
déja entrepris: une «histoire sainte» conjointe a celle de I'humanité.

B 2. Le mystére de I'histoire

Au lendemain de la derniére guerre, le méme terme s’est trouvé dans les
titres de deux livres de théologiens, un protestant, Jacques de Senarclens
(1914-1971),"° et un catholique, Jean Daniélou (1905-1974):'" le mystere
de I'histoire. Car les théologiens ne pouvaient pas rester indifférents aux
bouleversements survenus dans le paysage mental mondial.

Il était légitime — et méme nécessaire — de répondre aux ques-
tions soulevées par Karl Lowith et ses éléves: |'histoire a-t-elle un sens,
entendu a la fois comme direction et comme signification? Le terme de
mystere témoigne de la prudence des théologiens.

Y. SHAKESPEARE, Macbeth V, 5.

R. ARON, Introduction & la philosophie de I'histoire. Essai sur les limites de I'objectivité his-

torique, Paris, Gallimard, 1938. Il s’agit d'une reprise de la thése soutenue en 1938.

E. GILSON, L’esprit de la philosophie médiévale, Paris, Vrin, 1944, 369-371.

10 J. DE SENARCLENS, Le mystére de I'histoire, introduction & une conception christologique du
devenir, Genéve, Roulet, 1949.

" J. DANIELOU, Essai sur le mystére de I'histoire, Paris, Seuil, 1955; Paris, Cerf, 1982.

8

142



De la nécessité d’une théologie de I'histoire M

Au XXe siecle, on peut considérer, en simplifiant, que |'approche
théologique de I'histoire a revétu trois formes principales (pas toujours
distinctes): une approche existentiale, une approche christologique et
une approche eschatologique.

B 3. Approche existentiale

Il s'agit de I'homme et de son existence comme sujet de ['histoire. Ru-
dolf Bultmann (1884-1976) fut le premier exposant de cette théologie,
dans sa rupture avec la théologie dialectique de Barth (1924). Il appor-
ta, au cours de sa longue existence, des nuances et des compléments a
sa premiere position. Une constellation de brillants disciples contribua
a diffuser (et souvent a simplifier) I'enseignement du maitre.

Au coeur de cette approche se trouve la conviction que I'évé-
nement-Jésus (Christusgeschehen) est un événement du salut (Heilsge-
schehen). On sait I'importance de la distinction entre Historie (les évé-
nements chronologiques) et Geschichte (le déroulement de I'action). Or
Bultmann et ses disciples insistent beaucoup sur I'histoire (Geschichte),
aux dépens de I'Historie. Ce qui a comme conséquence |'aplatissement
de I'eschatologie: I'événement décisif a eu lieu. On a pu dire que chez
Bultmann la Geschichte a éliminé I"Historie.

Néanmoins, il faut retenir que I'événement du salut est |'événe-
ment de la Parole: la Parole entendue non comme un texte, mais comme
une prédication: le kérygme. Or le kérygme n’est pas I'enseignement
historique de Jésus (le «Jésus de I'histoire»), impossible a établir, mais
ce que I'Eglise, & commencer par les premiers chrétiens, en a compris et
retenu.

Le livre de 1957 (Histoire et eschatologie)' précise ce qu'il faut
entendre par les fins derniéres: non pas |'accomplissement de quoi
que ce soit, ou le jugement, mais |'attente confiante et obscure du futur
de Dieu... Si I'eschatologie réalisée de C.H. Dodd (1884-1973) s'ap-
pliquait a toute I'histoire du salut, elle s'applique, chez Bultmann, a
chaque homme, dont I'existence accueille, dans I'événement Jésus, la
fin de Ihistoire.

Une force radicale se déploie dans cette perspective, ou croire,
c’est comprendre. Mais d'une certaine fagon, I'approche de Bultmann

12 R. BULTMANN, Geschichte und Eschatologie, Tubingen, Mohr, 1964; trad. fr. Histoire et
eschatologie. Le présupposé de la théologie chrétienne, Paris, Cerf, 1976.

143



HE N JEAN-ROBERT ARMOGATHE

menait a une impasse: ses disciples s’en sont affranchis en la prolon-
geant dans de nouvelles recherches historico-critiques. Ernst Kasemann
étudie le passage du Jésus historique au kérygme recu et transmis par
I'Eglise (ce qu’on a appelé The New Quest for Jesus,”® la premiere étant
celle ouverte par Reimarus au XVllle siecle).™

Par le relais d'Ernst Fuchs, I'héritage le plus consistant de I'ap-
proche existentiale est ce qu’'on a appelé la théologie herméneutique.’
Pour nous en tenir a notre propos, il convient de rappeler comment
le glissement d'une expérience existentielle personnelle au dévelop-
pement des sociétés a entrainé I'irruption du politique dans le théolo-
gique. Assez logiquement, cette eschatologie réalisée individuelle est
revenue a actualiser la fin de I'histoire dans le devenir politique des ré-
alités terrestres. Par un long chemin, on arrive aux théologies de |'espé-
rance (J. Moltmann) et de la libération.

B 4. Approche christologique

Pour Jacques de Senarclens, professeur de théologie systématique a
I'Université de Genéve, le mysteére est celui de I'action cachée de Dieu,
présent en Christ dans |'histoire des hommes. Cette théologie christo-
logique de I'histoire est centrée sur la fonction du «serviteur fidele»
d'Isaie, qui traverse |'histoire des hommes: on retrouve bien sar |'ins-
piration de Barth (Dogmaitik I1l, 2) et surtout celle d’Oscar Cullmann.'®
Paru en 1946, le livre de Cullmann constitua un événement majeur.
En opposition a I'approche existentiale de Bultmann, Oscar Cullmann,
cherchant I'élément central du christianisme, I'identifie dans I'Incarna-
tion: le Christ est alors le centre de I'histoire. Le Nouveau Testament est
dans la tension (die Spannung) entre le déja-la, le déja accompli (schon
erfiillt) et le pas-encore achevé (noch nicht vollendet). Ce que Cullmann

3 G. BORNKAMM, Jesus von Nazareth, Stuttgart, W. Kohlhammer Verlag, 1959; trad. fr. Qui

est Jésus de Nazareth?, Paris, Seuil, 1973.

Le Jesus Seminar (Etats-Unis) a mené la troisiéme «Quéte sur Jésus» (1985-2006).

A partir du trés important article de G. EBELING, Hermeneutik, dans Religion in Geschich-

te und Gegenwart. Handwérterbuch fiir Theologie und Religionswissenschaft, K. GALLING

(ed.), vol. 3, Tiibingen, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 31959, 242-262.

¢ O. CULLMANN, Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung, Zu-
rich, Evangelischer Verlag, 1946 (trad. fr. Christ et le Temps, Temps et Histoire dans le
christianisme primitif, Neuchatel-Paris, Delachaux et Niestlé, 1947; 3®™ édition complé-
tée par un examen rétrospectif, 1966); Ip., Le salut dans I'histoire. L'existence chrétienne
selon le Nouveau Testament, Neuchatel-Paris, Delachaux et Niestlé, 1966.

144



De la nécessité d’une théologie de I'histoire M

affirme est I'antithése d'Ernst Fuchs, disciple de Bultmann, pour qui le
Christ est la fin de I'histoire."” L'unicité de I'événement naissance-mort-ré-
surrection est décisif pour toute la ligne de I'histoire du salut.™

La «théologie de I'histoire du salut», élaborée par Cullmann, se dis-
tingue a) de Kierkegaard qui, avec sa théorie de la foi comme contem-
poranéité avec le Christ, fait faire un saut en arriere dans le passé; b) de
I'eschatologie conséquente de Schweitzer pour qui Jésus et le christia-
nisme primitif vivaient dans I'attente de la parousie, projetée seulement
vers le futur; ) de I'eschatologie réalisée de Dodd, pour qui Jésus réa-
lise par sa résurrection, et donc dans le présent salvifique, I'avénement
du Royaume; d) de la théologie existentiale de Bultmann, qui contracte
«I'histoire du salut» (Heilsgeschichte) dans «l'événement du salut»
(Heilsgeschehen). Dans toutes ces positions la tension entre le «déja»
et le «pas encore» est perdue, qui pour Cullmann demeure 1'élément
néotestamentaire spécifique.’

L'approche christologique est indéniablement celle de Teilhard:

elle sous-tend et nourrit ses extrapolations poétiques. L'axe de I'évolution
est linéaire et porte jusqu'a la Parousie du Super-Christ, qui est le Christ
de toujours, «se découvrant a nous sous une figure et des dimensions,
avec une urgence et une surface de contact, agrandies et renouvelées»,
«la seule issue de |'Univers».?° La Noogenése culmine en Christogenése.

20

21

Depuis les origines de la préparation messianique jusqu’a la Parou-
sie, en passant par la manifestation historique de Jésus et les phases
de croissance de son Eglise, un seul événement se développe dans le
Monde: I'Incarnation, réalisée en chaque individu par I'Eucharistie [...].
Pour désirer la Parousie, nous n'avons qu'a laisser battre en nous, en le
Christianisant, le coeur méme de la Terre.”!

E. FucHs, Christus das Ende der Geschichte, dans Evangelische Theologie VIII/10 (1948);
actuellement publié dans Ip., Gesammelte Aufsétze, vol. 2, Tibingen, J.C.B. Mohr (Paul
Siebeck), 1960.

Voir les pages sur Cullmann dans R. GIBELLINI, La théologie au XXe siécle. Trajectoires et
figures, trad. fr. par J.-P. BAGOT, Paris, Editions du Cerf, 1994, 292-297 (orig. italienne La
teologia del XX secolo. Itinerari e protagonisti, Brescia, Queriniana, 1992). Il convient aussi
de rappeler le livre de H. CONZELMANN, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des
Lukas, Tubingen, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1954 (rééd. 1993).

GIBELLINI, La théologie au XXe siécle, 297.

P. TEILHARD DE CHARDIN, Science et Christ, dans CEuvres Complétes, vol. 9, Paris, Seuil,
1965-1976, 208.

P. TEILHARD DE CHARDIN, Le Milieu divin, dans GEuvres complétes, vol. 4, Paris, Seuil,
1965-1976, 152; 201.

145



HE N JEAN-ROBERT ARMOGATHE

Une question critique se pose ici: le Nouveau Testament et les
premiers Peéres ont-ils vraiment tenu I'événement de I'Incarnation
comme Je centre du temps? L'Incarnation s’est produite «a la fin des
temps»;?? il convient, avec Justin, de distinguer les deux parousies: la
premiere, déja advenue «a la plénitude des temps» (to pleréma tou
chronou, Galates 4,4)* et la seconde, quand il reviendra dans la gloire.?*
L'événement est donc bien situé au terme d'une premiére temporalité
et a I'origine d'une nouvelle temporalité: cet entre-deux, le temps de
I'Eglise, a été souvent confondu avec I'historialité profane.

Pascal écrit que «I'histoire de I'Eglise doit proprement étre appe-
|ée I'histoire de la vérité»:* cette pensée a appelé de nombreux déve-
loppements, mais il est peut-étre utile d'y lire que I'histoire de I'Eglise
(Geschichte) est autre chose que celle des institutions (Historie). Il est
peut-étre alors légitime de distinguer de larges périodes dans le déve-
loppement non pas linéaire, mais buissonnant, de I'ensemble social qui
a conservé et diffusé la doctrine chrétienne. C'est toute la tradition des
ages du monde, répétée canoniquement jusqu'a la rupture joachimite
(Xlle siecle). L'enjeu est alors tres précisément christologique: sil'age de
I'Eglise coincide avec I'age du Christ (le sixieme age dans la symbolique
du septénaire), qu’advient-il de I'age suivant? C'est I'aporie de I'ap-
proche eschatologique.

B 5. Approche eschatologique

Dans un article au ton de manifeste, Jean Daniélou affirme sans nuances:
«La notion d'histoire est étrangére au thomisme».? Il poursuit:

Au contraire, c’est sur elle que sont axés les grands systémes patris-
tiques: pour Irénée, Origéne, Grégoire de Nysse, le christianisme n'est

22 |RENEE, Démonstration de la prédication apostolique, 30, dans Premiers écrits chrétiens,

B. POUDERON — J.-M. SALAMITO - V. ZARINI (ed.) (Bibliotheque de la Pléiade, 617), Paris,
Gallimard, 2016, 1108.

Et Ephésiens 1,10; 1,15: «les temps sont accomplis».

JUSTIN, Apologie LII, 3, dans Premiers écrits chrétiens, 367.

PASCAL, Pensées, fragment 776 selon la numérotation de Lafuma, fragment 641 selon
celle de Sellier (retrouvé en 2007 dans le Recueil original ); voir D. DEscOTES — G. PROUST,
Un projet du Centre International Blaise Pascal: I'édition électronique des Pensées, dans
Courrier du Centre International Blaise Pascal 30 (2008), 2-14, notamment 10-12.

J. DANIELOVU, Les orientations présentes de la pensée religieuse, dans Etudes 249 (1946),
10. Affirmation contestée par C. JOURNET, Introduction & la théologie, Paris, DDB, 1947,
182.

23
24
25

146



De la nécessité d’une théologie de I'histoire M

pas seulement une doctrine, mais aussi une histoire, celle de |'«écono-
mie» progressive par laquelle Dieu, prenant I’'humanité dans son état
primitif, I'éleve peu a peu, selon des étapes marquées par les grandes
époques bibliques, par une pédagogie pleine de miséricorde, jusqu’a
la rendre capable de recevoir le Verbe incarné.

En 1953, dans son Essai sur le mystére de I'histoire, le théologien
jésuite s'affronte a deux historiens majeurs: Karl Léwith (1897-1973) et
Herbert Butterfield (1900-1979).

Malgré leurs divergences, ils se trouvent tous les deux soumis a la
méme critique: ils séparent I'histoire profane de I'histoire sainte. L'his-
toire profane est I'objet de I'enquéte historique, Historie en allemand,
tandis que I'histoire sainte reléve de la Geschichte. On voit comment,
par des biais différents, I'un et |'autre rejoignent I'approche existentiale
de Bultmann. Or pour Jean Daniélou, «I'histoire des cités et des pen-
sées a sa place dans le dessein total de Dieu».”® Mais la relation entre
les deux histoires se situent ailleurs, dans le mystére — et Jean Danié-
lou appuiera son intuition par un approfondissement de I'eschatologie
chrétienne. Il s’efforce du reste de se dédouaner du reproche fait par
Lowith et de proposer une lecture théologique de I'histoire. Il a trouvé
chez Grégoire de Nysse |'expression la plus achevée de cette croissance
de I'histoire sainte:

Le dessein de Dieu, I'histoire totale, constitue pour lui une dkoloubia,
une succession ordonnée, dont le terme est I'instauration de toutes
choses dans le Christ.?

Les années Cinquante verront se constituer cette option eschato-
logique de la théologie de I'histoire.

Pendant dix ans (1945-1955), les cahiers de Dieu Vivant*® ont lar-
gement contribué au débat: leurs pages ont réuni une pléiade d'au-
teurs chrétiens, écrivains, historiens, théologiens, philosophes qui par-
tageaient la méme inquiétude devant la crise de la pensée et la méme
solution, celle d'«une espérance eschatologique, de type théologal,

2 H.BUTTERFIELD, Christianity and History, London, Bell, 1949 (éd. amér. New York, Charles

Scribner’s Sons, 1950; rééd. 1964).

DANIELOU, Essai sur le mystére de ['histoire, 104.

2 DANIELOU, Essai sur le mystére de I'histoire, 236.

30 E FoulLLoux, Christianisme et eschatologie. Dieu vivant 1945-1955, Paris, CLD Editions,
2015, 93. Voir aussi les mémoires de M. DE GANDILLAC, Le siécle traversé. Souvenirs de
neuf décennies, Paris, Albin Michel, 1998.

28

147



HE N JEAN-ROBERT ARMOGATHE

sans commune mesure avec de faux espoirs humains». Les auteurs, fort
divers, s'accordaient pour mettre en défaut «l'incarnationisme»:

Nous semblons aujourd’hui prisonniers d'une théologie dite de I'incar-
nation, d'apres laquelle la divinité entrerait dans le monde comme le fer
chaud dans du beurre [...]. L'incarnation, telle que la concoit I'Evangile,
ce n'est pas |'apothéose du monde. C’est au contraire son irrémédiable
rupture.’!

[La tendance eschatologique] est essentielle a maintenir dans un monde
trop enclin a juger méme les choses religieuses sous I'angle sociolo-
gique, a oublier que ce qui donne a I'histoire son véritable sens, c'est
non |'«Esprit» hégélien, mais la marche vers la transfiguration de la Pa-
rousie.*?

Le mot «eschatologie» est du reste équivoque: il peut désigner
la présence dans le temps de ce qui éternel que son absence comme ce
vers quoi on tend.

Il reste que ce temps présent est cyclique, au sens ou il tend a
nous ramener d'ou nous sommes issus, de replier les événements de
I'histoire sur I'avénement ultime d'une création.

Le mirage d'un temps purement linéaire — écrit Hans Urs von Baltha-
sar — ne pouvait surgir que lorsqu’on se mit a saisir le temps, non plus
d'un point de vue religieux et théologique, mais d'une maniére pro-
fane, selon les sciences de la nature; mais par la, on tomba aussitét dans
les «antinomies de la raison pure», car comment un temps du monde
se déroulant de facon «rectiligne», pourrait-il jamais déboucher dans
I"éternité de Dieu?™

«Au commencement...», les premiers mots de la Bible: «Je suis
le commencement et la fin», «Marana tha!», les derniers mots. Le signe
visible est le déroulement liturgique qui sous-tend, de I'Avent a la Pen-
tecote, notre vie communautaire. Et la Paque renouvelée de chaque eu-
charistie, et trés précisément celle du dimanche.

31 L. BOUYER, Christianisme et eschatologie, dans La Vie intellectuelle XVI/10 (1948), 6-38.
32 M. MoRE, dans une lettre 3 Massignon, 4 juillet 1947 (citée dans un article de M.-J. RON-
DEAU, Bulletin des Amis du Cardinal Daniélou 30 [2004], 16-17).

H.U. VON BALTHASAR, De I'intégration. Aspects d'une théologie de [I'histoire, Paris, Des-
clée de Brouwer, 1970, 121-122 (orig. allemand Das Ganze im Fragment. Aspekte der
Geschichtstheologie, Einsiedeln-Kdln, Benziger, 1963).

33

148



De la nécessité d’une théologie de I'histoire M

B Conclusion

La diversité des approches que ce bref panorama met en lumiére peut
paraitre pour certains disqualifier toute tentative cohérente d'une
théologie de I'histoire. D'abord, I'événement Jésus Christ, lourdement
lesté dans la chronologie, quitte brutalement I'histoire dans la mort et
la mise au tombeau. Le Ressuscité est entré dans une autre temporalité,
etle don de I'Esprit entraine ses disciples dans cette nouvelle tempora-
lité. C'est bien ainsi qu'il faut comprendre la coextension du temps de
I'Eglise et de I'économie du salut.

Il ne faut pas pour autant que le «ne pas encore» offusque le
«déja la»: I'Esprit qui «sanctifie» les oblats eucharistiques rend déja
présent le monde a venir. On ne peut rien comprendre au christianisme
si on n'accepte pas ce paradoxe. Ce n'est pas un ornement superflu du
christianisme; et la théologie de I'histoire n'est méme pas une utile clé
de lecture pour aider a sa compréhension. Elle est inhérente a la nature
méme du christianisme: a la différence d'autres religions dont I'origine
historique est ponctuellement reconnue, le christianisme est constitué
sur le vecteur temps. Faire I'impasse de I'axe du temps revient a le dé-
naturer, a porter atteinte a sa nature.

L'Incarnation, a un moment de ['histoire, est interprétée comme
la réalisation de I'attente prophétique, tandis que tout ne s'achéve pas
a1I'Ascension du Ressuscité: la rude insertion de I'Eglise dans la tempo-
ralité la plus épaisse n'est pas le simple ressassement du kérygme.

Joachim de Flore et Teilhard de Chardin ont vu juste tous les deux,
méme si les mots leur ont parfois manqué pour dire I'inintelligible. Ce-
pendant, comme |'a fait remarquer Hans Urs von Balthasar, le temps de
I'Eglise n'est pas rectiligne.** Si en effet, nous pouvons considérer que
le temps de I'Ancien Testament est un temps d'annonce prophétique
et d'espérance messianique, I'accomplissement (le pleréme) des temps
ne permet pas d’envisager une suite aussi rectiligne: il se demande «s'il
s'agit encore ici d'un événement temporel et non pas plutét d'une per-
manence (uévev) dans une éternité latente, sous-jacente au temps qui
va vers elle et qui en est issu».

Aussi le théologien de I'histoire le plus accompli est peut-étre
saint Bonaventure: en effet, s'il a gardé la répartition trinitaire des trois
temps de Joachim de Flore, il n'a pas reporté |'age de I'Esprit apres celui

3 Voir VON BALTHASAR, De l'intégration, 120.

149



HE N JEAN-ROBERT ARMOGATHE

de la Nouvelle Alliance, mais se confondant avec lui. Le Christ n’est pas
évacué au profit de |'Esprit, il est a la fois le centre et la fin.

A la venue du Fils de Dieu, il est parlé de la plénitude des temps, non
comme si par la le temps arrivait a sa fin, mais parce que les mystéres du
temps parviennent a leur plénitude. Le Christ ne pouvait pas venir au
commencement des temps, car sa venue et été prématurée. Mais pas
davantage il ne pouvait la différer jusqu'a sa fin derniére, parce que cela
elt été trop tard. Il convenait au contraire que le Sauveur apporte le
temps de la guérison au milieu, entre le temps de la maladie et le temps
du jugement Il convenait que le Médiateur précéde un grand nombre
de ses membres et en suive maints autres.’

Cette indispensable théologie de I'histoire, qui est la condition
nécessaire d'une authentique théologie chrétienne, reste paradoxale:
elle se déplace sur I'axe du temps comme le point de tangence de
I"éternité divine et des événements du monde, a I'image de la cycloide.
Et les événements (kaipoi) sont localisés a chaque point de tangence.

De méme que Dieu s’est incarné dans une personne, |'histoire
du macrocosme est aussi celle du microcosme: I'existence de chaque
personne, de la conception a la mort physique, reproduit dans cette
courte durée, le souffle d'une ombre, le déroulement de la Création &
la Parousie.

Tel le levain dans la pate, le kérygme imprégne I'histoire du
monde pour lui donner un sens - a la fois de signification et d’orienta-
tion. Mais il ne s'y dissout pas pour autant: tendue entre la foi et I'espé-
rance, la figure du monde est entrainée dans une évolution dont seule
la théologie peut connaitre la fin.

3% BONAVENTURE, Breviloquium, 4,4, cité par J. RATZINGER, La théologie de [histoire de saint
Bonaventure, Y. CONGAR — C. DUMONT (ed.), Paris, Presses Universitaires de France,
1988 (orig. allemand Die Geschichtstheologie des heiligen Bonaventura, Munich-Zurich,
Schnell & Steiner, 1959).

150



L'INUTILITA
DELLA STORIA DELLA CHIESA.
OVVERO LA SUA NECESSITA

mmm Roberto Regoli

FivEr CoMMUNIO 2025

Anno | / Numero 2
pp. 151-174

ABSTRACT B The article relates the history of the Church to general history and, at the
same time, places it in the perspective of interactions with theology. The aim is to initiate

a prospective reflection on the discipline of Church history, as a relevant area of human
thought, with a view to reforming thinking.

KEYWORDS M History — Church History — Theology — Historiography — Reforming think-
ing

ROBERTO REGOLI

Professore ordinario di Storia della Chiesa presso la Pontificia Universita Gregoriana.
regoli@unigre.it

FIDEI COMMUNIO mmm 2025/ Anno | / Numero 2 m DOI: 10.12875/FC252006 151



Mi preme ringraziare per il confronto avuto in merito al presente saggio Andrea Verard,
Susanna De Stradis, Matteo Sanfilippo e Pawet Zajgc.



Nell’ultimo decennio in Occidente si & stati testimoni di un dibattito cul-
turale che ha coinvolto fortemente la storia in ordine al rapporto tra la
coscienza civile di oggi e il passato del genere umano. Soprattutto negli
USA, a partire dall'estate 2017, si & scatenato un dibattito pubblico sul
ricordo della storia della guerra civile americana (1861-1865), e a ritro-
so su altri temi caldi della coscienza americana del XX secolo, da Cristo-
foro Colombo con la sua “scoperta” delle Americhe (in realta oggetto
di attenzione internazionale fin dai 500 anni di quell’anniversario cele-
brato nel 1992, con significative punte di critica all'interno della cultura
indigenista in America Latina), fino al rapporto tra europei e indiani, tra
europei e coloni e africani, fino alla tematica piu vasta della schiavitu. Si &
avviato un dibattito che ha portato alla ribalta la cosiddetta cancel cultu-
re, comportando fra le altre cose la distruzione o la rimozione di statue
o simboli dagli spazi pubblici degli USA. Con la locuzione cancel culture
si intende quell’atteggiamento di colpevolizzazione nei confronti di chi
avrebbe detto o fatto qualcosa di offensivo o politicamente scorretto e
che pertanto & passibile di biasimo, ostracizzazione e in ultimo di obnu-
bilazione. In fondo si tratta di un boicottaggio culturale su cid che non
& ritenuto presentabile nello spazio pubblico e riguarda la legittimita
delle diverse memorie civili e la possibilita della loro espressione nel di-
battito pubblico, entrando cosi in gioco anche il free speech, la liberta di
espressione.’ Questo fenomeno culturale e politico ha riguardato anche
la storia: ' anche chi ha parlato di guerra al passato.?

' Cf.). PujoL, The Collapse of Freedom of Expression. Reconstructing the Ancient Roots of

Modern Liberty, Notre Dame (IN), University of Notre Dame Press, 2023.

Cf. F. FUrEeDI, La guerra contro il passato. Cancel culture e memoria storica, Roma, Fazi,
2025; ed. orig. The War Against the Past. Why the West Must Fight for Its History, Cam-
bridge, Polity, 2024.

153



H NN ROBERTO REGOLI

C'e da dire che I'insegnamento della storia negli USA negli ulti-
mi anni & stato segnato non tanto dalla cancel culture, che ha investito
principalmente la letteratura e le arti, quanto dalla polemica sulla cri-
tical race theory, ovvero sulla opportunita di proporre dalla cattedra
una prospettiva storica che enfatizza come le diseguaglianze razziali ab-
biano caratterizzato strutturalmente lo sviluppo degli Stati Uniti (con
I"esplicito proposito normativo di contrastarne gli strascichi odierni), in
qualche caso fino a farne la cifra essenziale della storia del Paese, come
nel caso del «Project 1619».2 In ultimo si & entrati in uno scontro tra
liberal e conservative. Da ambo le parti, la polemica corrente & pit fun-
zionalista (quale visione della storia pud generare la maggiore armonia
sociale) che epistemologica.

Questo orizzonte della comprensione dell’'umano in realta non
e del tutto nuovo. Gia in passato la storia € stata impiegata in maniera
funzionale alla costruzione di una identita politica o statuale. Si pensi
in maniera specifica a quello che accadde nella seconda parte del XIX
secolo quando la storia venne impiegata per costruire identita non sto-
riche nel mondo dello slavismo a svantaggio del mondo germanico o di
quello magiaro. Anche I'arte venne piegata all’operazione.

Questo fenomeno non ha riguardato solo la storia civile, ma an-
che quella religiosa. Si pensi alla terza decade del XXl secolo, quando,
ad esempio, in Canada la Chiesa cattolica & stata accusata di connivenza
con il sistema educativo “bianco” (si scusi I'adeguamento al linguaggio
banalizzante del dibattito) a detrimento dell’identita dei popoli indige-
ni, fino ad accusare specifiche istituzioni scolastiche cattoliche di com-
portamenti non corretti. Fino ad ora in Canada non hanno smesso di
discutere sulle sepolture di bambini nativi nei terreni delle scuole cat-
toliche. Il punto non & I'eventuale esistenza di tombe di bambini uccisi
(come si & scritto in Italia), ma che alcuni bambini morti di cause natu-
rali siano stati sepolti senza il nome sulla tomba, né una registrazione
archivistica. Cosa in effetti del tutto possibile perché quelle scuole vi-
vevano in continua emergenza sotto gli attacchi protestanti (che non
erano tanto anticattolici, quanto antifrancofoni e quindi in opposizione
ai missionari oblati che venivano dal Québec e si occupavano di quelle

3 Cf.S. SawcHuk, What Is Critical Race Theory, and Why Is It Under Attack?, in Education-
Week, 18 maggio 2021: https://www.edweek.org/leadership/what-is-critical-race-theo-
ry-and-why-is-it-under-attack/2021/05; O.B. WAXMAN, ‘Critical Race Theory Is Simply the
Latest Bogeyman.’ Inside the Fight Over What Kids Learn About America’s History, in Time,
24 giugno 2021: https://time.com/6075193/critical-race-theory-debate/; K. BRIDGES,
Critical Race Theory: A Primer, Saint Paul (MN), West Academic, 2019.

154



L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita HEH

scuole). Molto & stato scritto di recente sulla storia delle scuole per i
popoli indigeni in Canada.

Anche larivista dei gesuiti, La Civilta Cattolica, comprende il rilan-
cio della storia della Chiesa da parte di papa Francesco nel 2024, come
una risposta ai regimi di odio che si individuano nei fenomeni come il
wokismo o la cancel culture.*

Il tutto & avvenuto all'interno di una visione culturale e storica
che pud essere descritta con il termine di presentismo, che non & facile
definire in maniera compiuta, a causa delle diverse considerazioni del
fenomeno. Volendo semplificare, comunque, per presentismo si indi-
ca quella tendenza filosofica e di costume per cui il presente appare
quale unica dimensione della realta, cadendo in un «consumo nevrotico
dell’oggi»,® a detrimento del passato e del futuro. Seguendo il presen-
tismo si cadrebbe in una contrazione asfissiante del tempo storico, ma
anche di quello psicologico, essendo ogni evento schiacciato sul pre-
sente. La simultaneita sarebbe la vera dimensione temporale e storica.
Si tratterebbe di una prospettiva a breve termine, che porterebbe —
secondo Francois Hartog — alla «sensazione che esista solo il presente,
un presente caratterizzato al tempo stesso dalla tirannia dell'istante e
dal ritmo frenetico di un presente senza fine».® Detto in altre parole il
presentismo, grazie al regime di storicita (strumento metodologico), &
«un modo per collegare passato, presente e futuro», «per mescolare le
tre categorie».” Hartog a proposito del presentismo sostiene che la sua
idea di presentismo

non implica automaticamente che io condanni o sia ostile al presente.
La mia posizione non & né nostalgica (in relazione a un altro regime mi-
gliore) né accusatoria, ma rifiuta anche qualsiasi accettazione acritica
dell’ordine temporale presente cosi com’é. Evocare un presente onni-
presente non ci esime in alcun modo dall’esplorare vie d'uscita, ma al
contrario: in un mondo in cui il presentismo regna sovrano, il posto dello

4 Cf. N. pA SiLvA GONGALVES, Rinnovare lo studio della storia della Chiesa, in La Civilta
Cattolica 1 (2025), 129-135, qui 131, nota 4. Cf. anche N. FARIA, Il wokismo, un brusco
risveglio, in La Civilta Cattolica 3 (2024), 62-75.

Lemma Presentismo, in Vocabolario, Istituto della Enciclopedia Italiana: https://www.trec-
cani.it/vocabolario/presentismo1_res-614d79bd-8%9ea-11e8-a7cb-00271042e8d9_
(Neologismi)/.

F.HARTOG, Presentism. Stopgap or New State?, in ID., Regime of Historicity. Presentism and
Experiences of time, New York, Columbia University Press, 22015, XV; ed. orig. Présen-
tisme simple ou par défaut?, Paris, Seuil, 2003.

HARTOG, Presentism. Stopgap or New State?, XV.

155



H NN ROBERTO REGOLI

storico & pili che mai tra coloro che «vegliano vigilmente sul presente
[les guetteurs du présent]», per usare le parole di Charles Péguy.?

Si tratterebbe anche di una nuova esperienza del tempo, di un
presente presentista.

Mentre negli ultimi due secoli in Occidente ha dominato un “re-
gime di storicita” orientato al futuro (futurismo), obbligando il resto
del mondo a correre in quella direzione, negli ultimi decenni il futuro
come mezzo per interpretare |'esperienza storica si & chiaramente riti-
rato (segno del regresso del mondo occidentale?) e ha lasciato spazio a
un'attenzione rivolta al presente. Dopo il 1989, sia il passato, sia il futuro
sembrano crollati come punti di riferimento, con la conseguenza che
la storia accademica si ferma al presente.” Ma cosi anche la percezione
pubbilica. Si & parlato di futuro e futurismo e non di progresso, in quan-
to quest’ultima tendenza della storia appare ormai superata.™

Non ci si occupa pili del passato in quanto tale, ma solo del pas-
sato cosi come viene ricordato, di alcuni aspetti del passato secondo la
rilevanza della memoria."

In questo modo la stessa storia si ridurrebbe ad una storia del
tempo presente e lo studio del passato sarebbe ridotto solo ad un di-
battito che riguarderebbe il presente. La storia nei dibattiti culturali sa-
rebbe funzionale a suffragare o meno I'idea dibattuta, riducendosi ad
una esistenza funzionale ad altro e cosi divenendo serva del dibattito
politico e culturale. La storia & presente nei grandi dibattiti, non con la
dignita della disciplina scientifica, ma come invitato funzionale ad altro.
Una funzione servente. Le critiche al presentismo da parte di storici pro-
fessionisti di alto profilo pubblico sono sempre pil rare da quando la
questione ¢ diventata prerogativa di politici di area conservatrice.'”> Ma

8 HARTOG, Presentism. Stopgap or New State?, XVI.

?  Cf. C. LOReNZ, Unstuck in Time. Or: The Sudden Presence of the Past, in K. TILMANS — F.
VAN VREE — |. WINTER (ed.), Performing the Past: Memory, History, and Identity in Modern
Europe, Amsterdam, Amsterdam University Press, 2010, 67-105, qui 93.

10 Cf. F. BENIGNO, La storia al tempo dell’oggi, Bologna, Il Mulino, 2024.

Cf. J. ASSMANN, La memoria culturale. Scrittura, ricordo e identita politica nelle grandi civil-

ta antiche, Torino, Einaudi, 1997; Ib., Moses the Egyptian: The Memory of Egypt in West-

ern Monotheism, Cambridge (MA), Harvard University Press, 1997, 9; M. TAMM (ed.),

Afterlife of Events: Perspectives on Mnemohistory, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2015.

Per una (timida) critica risalente al 2002 dell’allora presidente dell’American Historical

Association, cf. L. HUNT, Against Presentism, 1° maggio 2002: https://www.historians.org/

perspectives-article/against-presentism-may-2002/. Un saggio piti recente dello storico

Wilfred M. McClay (ultimamente coinvolto anche nel progetto di risposta trumpiana al

«Project 1619», la «1776 Committee»), ripreso dal periodico dell’ American Enterprise

156



L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita HEH

non bisogna liquidare la questione con una certa rapidita che potreb-
be anche apparire superficiale, in quanto la questione & propriamente
filosofica:

Se riconosciamo con Agostino che esistono tre tempi, ma che essi sono
passato presente, presente presente e futuro presente, potremmo es-
sere in grado di attingere piu facilmente alle intuizioni dei filosofi che
hanno difeso la loro concezione del presentismo, cosi come a quelle
degli psicologi che ne hanno diagnosticato gli effetti nella formazione
dei nostri interessi, delle nostre motivazioni e dei nostri giudizi.”

In ultimo, la questione riguarda anche la concezione del ruolo del-
lo storico e della sua parola all'interno della societa civile o meglio anco-
ra della cultura pubblica pit ampia. La storia, secondo Hayden White,
da diverso tempo e una disciplina conservatrice,'* che puo portare e ha
portato ad un diffuso astoricismo nella societa e nelle altre discipline. Ed
& tale e rimane tale anche nel suo perdurare maggiormente su posizioni
politiche progressiste: in un certo senso ci si trova in un conservatorismo
del progressismo. E cid comporta una difficolta a dare un contributo
reale al dibattito pubblico, nonostante il fatto che la storia potrebbe
fornire le informazioni e I'immaginazione per plasmare le scelte, nel
presente, tra molteplici potenziali percorsi verso il futuro, come ha fat-
to notare David Armitage. Il presentismo porta una istanza significativa
relativa ad un recupero della disciplina storica nella coscienza pubblica
nel tempo presente.

Quanto detto riguarda anche la storia della Chiesa, che rispetto
alla disciplina storica piu generale, soffre maggiormente del conserva-
torismo nell’accezione appena data (e non in quella filosofico-politica)
e di una incapacita di avere non solo un ruolo, ma anche una voce nel
dibattito pubblico. Non soltanto nella societa civile, ma anche in quella
ecclesiale, che soffre notevolmente di astoricismo, nonostante o fors'an-
che in ragione del fatto che tutto si tiene sulla memoria liturgica.

Institute: W.M. McCLAY, History in the Age of Fracture, in American Enterprise Institute,

giugno 2015: https://www.aei.org/wp-content/uploads/2015/06/History-in-the-age-of-

fracture.pdf. Inoltre cf. D. ARMITAGE, In Defense of Presentism, in D.M. MCMAHON (ed.),

History and Human Flourishing, Oxford, Oxford University Press, 2023.

ARMITAGE, In Defense of Presentism, 78. Le traduzioni dei testi in italiano sono a cura

dello scrivente.

4 Cf. ARMITAGE, In Defense of Presentism, 79, che fa proprie le idee espresse in H.V. WHITE,
The Burden of History, in History and Theory, vol. 5/2, Hoboken (NJ), Wiley, 1966, 111-134.

157



H NN ROBERTO REGOLI

Inoltre, in un'altra tendenza, la storia appare ridotta alla socio-
logia e la conoscenza della complessita del passato ad una chimera. In
ultimo la storia intesa come intelligenza del tempo si ridurrebbe ad una
inutilita. E lo storico a uno che sa tutto, ma che non serve a niente."

La storia della Chiesa vive le stesse sorti della storia generale, con
in pil i condizionamenti che provengono dal suo peculiare rapporto
con la comunita ecclesiale e particolarmente con la teologia. Cosi che
la storia diviene funzionale agli accordi politici della Santa Sede con al-
cuni Stati (si pensi all’accordo segreto con la Cina sottoscritto nel 2018,
che nel discorso pubblico ha scomodato il concordato del 1801 tra Pio
VIl e Napoleone Bonaparte, che aveva ben altro orizzonte teologico) o
viene invocata per trasformazioni sacramentali della stessa istituzione (si
pensi al dibattito sul diaconato femminile nel secondo e terzo decen-
nio del XXI secolo, che & andato a stressare la storia antica della Chiesa
cercando livelli sacramentali che non erano del periodo). La storia della
Chiesa viene schiacciata al presente ecclesiale, ma all'interno di un reale
e diffuso astoricismo.

Nel mettere in rapporto la storia della Chiesa con la storia gene-
rale e nella prospettiva delle interazioni della storia della Chiesa con la
teologia, si vuole avviare una riflessione prospettica sulla disciplina della
storia della Chiesa, quale luogo rilevante del pensare umano, nell’ottica
della riforma del pensiero, secondo la prospettiva di questo numero
di Fidei communio. Per evidenti necessita di spazio, si privilegeranno
esemplificazioni legate alla storia contemporanea, partendo dalla storia
generale per poi giungere a quella della Chiesa.

M 1. Storia generale, storia della Chiesa e delle Chiese,
storia religiosa

L'Ottocento ¢ il secolo della storia, a causa della rilevanza che la disci-
plina acquisisce in funzione della determinazione delle caratteristiche
essenziali e centrali di una identita nazionale (confini geografici e cultu-
rali, identificazione dei nemici, riconoscimento della missione e del com-
pito storico di uno Stato nazionale), e cosi anche la storia ecclesiastica
beneficia di attenzione e credito. Non a caso proprio a partire da quel

Cf. M. CHAPPIN, Ringraziamenti. «Uno che sa tutto e non serve a niente, in Il ministero del-
lo storico. Omaggio a P. Marcel Chappin §J, in occasione della presentazione del volume
«Suavis laborum memoria. Chiesa, Papato e Curia romana, tra storia e teologia», Roma,
G&aB Press, 2013, 34.

158



L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita HEH

periodo vengono avviate diverse imprese editoriali di pubblicazione di
fonti, specialmente di quelle conservate presso gli archivi papali,'® che
dicono di storia locale, ma soprattutto di visioni universaliste che nutro-
no progetti di espansione del cattolicesimo e dello stesso papato.

La storia, dopo i fasti del lungo Ottocento, subisce un momento
di marginalizzazione.

Nel cosiddetto periodo del positivismo vi & I'imponente aumento
di peso specifico che assumono le ricerche scientifiche, e il parallelo gra-
duale declino dell'importanza generalmente riconosciuta alle ricerche
filosofiche, umanistiche e in ultimo anche storiche. In questo contesto, a
livello di conoscenza, si rivendica il primato della scienza: si conosce solo
quello che fanno conoscere le scienze e I'unico metodo di conoscenza &
quello delle scienze naturali. Tale metodo non viene solo applicato per
lo studio della natura, ma anche per lo studio della societa (sociologia). E
cosi nella disciplina storica lungo tutto il Novecento subentrano sempre
piu influenze provenienti dalla sociologia.

Le nuove acquisizioni scientifiche cambiano una mentalita e ne
costituiscono un’altra. L'apparizione delle geometrie non-euclidee
assesta un colpo decisivo alla fiducia ingenua nell’intuizione con la sua
pretesa di fondare assiomi e postulati e quindi di giustificare I'intero
edificio della geometria. Il discorso sulla verita della e nella storia co-
mincia ad entrare in crisi. E proprio quando comincia questa crisi, la sto-
ria della Chiesa parla proprio di verita, ponendosi in unaltra direzione
rispetto al contesto. Si pensi a cid che dichiaro Leone XllI in occasione
dell’apertura agli studiosi dell’ Archivio Segreto Vaticano nel 1883, ri-
prendendo un motto inserito da Cicerone nel De oratore: «La prima
legge della Storia & non dire nulla di falso, secondariamente non tacere
cid che & vero»."”” Ovviamente il papa rimandava a quella verita che non
era detta sul papato, in una chiave pit apologetica che di applicazione
del metodo storico-critico.' In ogni caso, il clima culturale di un’epoca
stava cambiando e non sempre gli storici della Chiesa ne erano allineati.

Durante il XX secolo si & stati anche partecipi di una vera e propria
rivoluzione storiografica, che & sorta negli anni '30 ad opera della scuola

Ad esempio, si pud consultare S. PAGANO, Iniziative di studio ed edizioni delle fonti dell’ Ar-
chivio Segreto Vaticano dei secoli XIX e XX riguardanti i Paesi nordici, in Archivum Historiae
Pontificiae 50 (2012), 41-56.

LeoNE XlII, lettera Saepenumero considerantes (18 agosto 1883), diretta ai cardinali Anto-
nio De Luca, Jean-Baptiste Pitra e Joseph Hergenréther: https://www.vatican.va/content/
leo-xiii/it/letters/documents/hf_I-xiii_let_18830818_saepenumero-considerantes.html.
8 Cf. D. MeENOZzI, Lezioni di Storia della Chiesa, Brescia, Morcelliana, 2024, 43-44.

159



H NN ROBERTO REGOLI

francese degli Annales, la quale, se ha dilatato enormemente I'ambito
dell'indagine storica, sia in termini spazio-temporali che disciplinari, ha
pure ridato vigore e statuto scientifico alla contemporaneistica, renden-
dola sempre pit indagine in fieri e, nello stesso tempo, configurandola
come continuo revisionismo.

Lo storico italiano Renzo De Felice cosi scriveva: «Per sua natura
lo storico non puo che essere revisionista, dato che il suo lavoro prende
le mosse da cid che & stato acquisito dai suoi predecessori e tende ad
approfondire, correggere, chiarire, la loro ricostruzione dei fatti»."

La storiografia del Novecento si & strettamente intrecciata a un
impiego spesso politico-ideologico del termine “revisionismo”, che &
stato utilizzato in un'accezione spregiativa come deterrente per impe-
dire il progresso della conoscenza storica e per fissare, invece, alcune
interpretazioni canoniche fatte valere quasi in maniera assoluta. E cid
che & accaduto per molto tempo in relazione alle ricerche sul fascismo
di De Felice o, successivamente, alle interpretazioni di Ernst Nolte sul
carattere reattivo del fascismo nei confronti del comunismo o, ancora,
ai vari tentativi di superare le interpretazioni “riduttive” che limitavano
allo stalinismo i caratteri propri del fenomeno totalitario, per estenderli
invece a tutta la realta sovietica, senza dimenticare |'indebita, artificiosa
e del tutto improponibile assimilazione che & stata fatta tra il "negazio-
nismo” ed il “revisionismo”.2°

Queste nuove tendenze raggiungono gradualmente anche la
storia della Chiesa, che segue non senza fatica, preferendo attardarsi
sull’erudizione (sono gli anni in cui si producono ottime edizioni di fon-
ti). Non a caso dal 1900 all'inizio degli anni '30, il cattolicesimo si trova
sulla difensiva. Contro le sfide e gli assalti esterni, come in ragione dei
problemiinterni, la storia religiosa si caratterizza a volte per un tono po-
lemico, a volte per un ripiegamento sulle realta locali.?' E anche il tempo
della crisi modernista all'interno della Chiesa con conseguenze non se-
condarie sulla concezione della storia religiosa.

19 R. DE FELICE, Rosso e nero, Milano, Baldini & Castoldi, 1995, 45-46.

20 Cf.F. FURET — E. NOLTE, XX secolo. Per leggere il Novecento fuori dai luoghi comuni, Roma,
Liberal libri, 1997; E. NOLTE, Revisioni storiche e revisionismo storiografico, in Nuova Storia
Contemporanea 1/1 (1997), 49-60; A. BESANGON, Novecento il secolo del male. Nazismo,
comunismo, Shoah, Roma, Ideazione, 2000, 152; orig. fr. Le malheur du siécle. Sur le com-
munsime, le nazisme et I'unicité de la Shoah, Paris, Fayard, 1998.

Cf. M. VENARD, L'histoire religieuse dans I'histoire de la France au XX¢ siecle. Les curiosités
et les attentes d'un public, in Revue d’Histoire de I'Eglise de France 86 (2000), 327-339.

21

160



L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita HEH

Il sintagma “storia religiosa” pu® essere diversamente inteso e
pure frainteso. Qui viene assunto in una accezione larga per indicare
quella storia che non é storia civile, non in un senso di contrapposizione,
ma di semplice diversita tra le due. Non si impiega il sintagma secondo il
dibattito storiografico italiano del secondo Novecento, quando la storia
religiosa, intesa — anche in una dimensione intra cristiana/cattolica — come
I'indagine sul sentire religioso, sui culti, sulla partecipazione del laicato
e sui movimenti “eterodossi”, si contrapponeva alla storia istituzionale
(questa intesa, sempre nello stesso contesto, come storia della Chiesa
elo storia del papato, che era stato essenzialmente il modo tradizionale
con cui la storia “religiosa” era stata trattata sino agli anni '60 del Nove-
cento). Si intende la storia religiosa come una disciplina che include le
diverse tendenze e i diversi approcci storiografici che hanno per oggetto
storico gli aspetti fenomenici della comunita cristiana e dei suoi singo-
li membri. Si & consapevoli che la storia religiosa & stato uno dei modi
in cui, nel contesto laico, si & condotto il superamento della definizione
di storia della Chiesa nell'insegnamento universitario, ma qui I'uso del
sintagma & neutrale, non polemico, riassuntivo delle diverse tendenze
storiografiche. Da un lato, per le origini cristiane, si & optato per la storia
del cristianesimo. Dall'altro, nelle singole specializzazioni cronologiche,
coloro che si erano formati o avevano lavorato su temi di storia della
Chiesa sono passati ad essere storici della dimensione religiosa, avviando
una dialettica interna, anche questa spesso fortemente ideologizzata, tra
storici delle istituzioni — papato, episcopato, Chiesa - e storici del religio-
so — agiografia, pratiche religiose, movimenti ereticali. ..

Per farsi accettare, la storia religiosa deve dar prova della sua scien-
tificita, rispondere alla sfida della critica storica e dell'esigenza razionale,
che si beffa delle tendenze apologetiche e della credulita agiografica dif-
fusa nella storia della Chiesa generale e locale. Lo studio di quest'ultima
& incoraggiato tra il giovane clero interessato alla formazione culturale.
Se la storia religiosa deve essere irreprensibile sul piano scientifico, & per
poter servire utilmente la causa della Chiesa e della religione: si ha una
storia militante. Nei lavori di storia religiosa, la condanna del moderni-
smo con |"enciclica Pascendi (1907) & venuta bruscamente ad imporre
silenzio e prudenza. Lo storico cattolico non osa portare uno sguardo
critico sui dogmi, le credenze e i riti: € un'autocensura (€ da ricordare che
mons. Louis Duchesne & scampato di poco a una condanna).?? Lo storico,

22 Cf. ACTES DU COLLOQUE ORGANISE PAR L'ECOLE FRANGAISE DE ROME, Monseigneur
Duchesne et son temps (Palais Farnése, 23-25 mai 1973), Roma, Ecole francaise de

161



H NN ROBERTO REGOLI

spinto fuori da ogni inchiesta sul contenuto della fede, si rivolge allora
ai fenomeni religiosi: studio della letteratura religiosa, come testimone
non delle dottrine, ma del sentimento religioso; da qui viene rilanciata la
storia della spiritualita. Allo stesso tempo viene aperta la strada alla storia
religiosa fondata sulle fonti iconografiche.

La storia religiosa e divenuta parte della storia generale.

Dal 1930 alla meta degli anni '60 si assiste anche per la storia della
Chiesa ad un periodo marcato da uno spirito di riconquista che trascina
la curiosita storiografica verso una migliore conoscenza delle realta uma-
ne e del mondo esterno, privilegiando I'approccio delle scienze sociali.

La condanna dell’Action frangaise nel 1926 permette |'afferma-
zione di una storiografia liberale. E il tempo dell’avvio e dell’espan-
sione dell’Azione cattolica specializzata: si & dentro un movimento di
riconquista cristiana e di missioni interne. In questo contesto, prende
importanza la storia della vita religiosa (delle campagne): i verbali delle
visite pastorali divengono dei materiali privilegiati. La storia religiosa si
interessa prioritariamente alle «masse», quelle che d'altra parte i mili-
tanti dell’ Azione cattolica sognano di ricondurre a Cristo. Si studiano le
masse in maniera statistica e seriale. Ci si interroga sulle cause delle ine-
guaglianze della pratica religiosa (che viene definita, ricondotta, e for-
se limitata, alla partecipazione alla messa domenicale e alla comunione
pasquale). E solo negli anni '60 che appaiono le prime sintesi regionali.
In questo periodo il concetto di “scristianizzazione”, cosi presente tra i
cattolici degli anni 1930-1940, diviene oggetto di un vivo dibattito.

Alla meta del XX secolo, il pubblico cattolico & stato fortemen-
te marcato dalla scoperta della Bibbia (Pio XII, enciclica Divino afflante
Spiritu del 1943). Parallelamente, I'attenzione si porta anche sulle ori-
gini cristiane, nella loro dimensione teologica, pastorale e liturgica. Da
ricordare la collana di fonti «Sources chrétiennes» e per la storia antica
i nomi di studiosi come Henri Marrou e Jean Daniélou.

In sintesi, da una parte si arriva a una storia religiosa spassionata
e serena, ma dall'altra si osserva, all'inizio degli anni '60, una mancanza
della storia religiosa a livello universitario.

Se nel secondo Novecento entra in crisi il modello della cono-
scenza tramite un unico punto di vista e una visione d'insieme unitaria,
in quanto prevale una comprensione per “frammentazione”, vale a dire
una lettura che assume la diversita delle situazioni e delle esperienze

Rome, 1975; F. MoRes, Louis Duchesne: alle origini del Modernismo, Brescia, Morcel-
liana, 2015.

162



L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita HEH

come sua caratteristica essenziale,?® questo fatto si risente anche nella
comprensione della storia. E anche della storia della Chiesa, che dalla
fine degli anni '60 alla conclusione del XX secolo, entra nel periodo de-
gli interrogativi, che vede le istituzioni religiose «molto meno sicure di
loro stessex»,** di modo che il campo storiografico si trova abbastanza
avvolto dalla nebbia.

D’altra parte c'erano stati i conflitti sull'applicazione del concilio
Vaticano I, il maggio 1968, la perdita della fiducia generale nell’avve-
nire (anni '70): & il tempo delle domande, che si ripercuotono sulla sto-
riografia religiosa.

Nel momento in cui la pratica religiosa diminuisce e crolla il nume-
ro delle vocazioni sacerdotali, gli storici si interessano a dei nuovi indici
di vitalita religiosa nei secoli passati: I'attitudine davanti alla morte, le
clausole pie dei testamenti, i comportamenti sessuali, le attitudini dinan-
zi alla vita, ecc. La messa in questione dello statuto del prete riporta
sulla scena lo studio sociologico dello stesso prete e delle congregazio-
ni religiose. In un periodo di disaffezione per I'istituzione, si sviluppa
I'interesse per |'escluso, il condannato, il povero. Si glissa la storia della
Chiesa come realta strutturata, per affrontare la storia della mentalita
religiosa. Da qui viene ad imporsi il tema della religione popolare.

In un tempo che comincia a prendere coscienza del suo plurali-
smo religioso, la storia ecumenica delle Chiese tende ormai ad andare
di per sé, tanto che si affermano nuovi modi di presentare la disciplina,
che viene chiamata anche storia delle Chiese, per poi diventare storia
del cristianesimo.?® E nel XXI secolo emerge un nuovo orientamento
che tende ad allargare I'orizzonte, con il rischio pero di perdere di vi-
sta 'originalita dello specifico, portando la riflessione verso la storia
delle religioni. Inoltre, si parla sempre pil, propriamente nell’ambiente
anglosassone, di religious studies, al cui interno compaiono non solo le
scienze storiche, ma anche la teologia, le scienze religiose, la sociologia
e tant'altro. Se I'oggetto di studio si allarga, anche il metodo & sot-
toposto a cambiamenti. Infatti, chi rifiuta la dicotomia tra oggettivita
e soggettivita, suggerisce che un accademico (come un politico o un

2 Cf. R VINEN, A History in Fragments: Europe in the Twentieth Century, London, Little

Brown and Company, 2000.

2% VENARD, L'histoire religieuse dans I'histoire de la France au XX¢ siécle, 328.

2 Si pensi al manuale di Storia del Cristianesimo. Religione-Politica-Cultura, voll. 1-14,
Roma, Borla-Citta Nuova, 1997-2005. Un'ottica tutta statunitense: L.F. MAFFLY-KIPP, The
Burdens of Church History, in Church History LXXXII/2 (2013), 353-367.

163



H NN ROBERTO REGOLI

militare) & sempre alla ricerca di prospettive multiple su sé stesso e sul
suo mondo.?

A questo punto appare inevitabile porsi la domanda sul rapporto
tra la storia della Chiesa e la teologia. Alcuni prodotti editoriali?” sem-
brano risentire di una separazione epistemologica tra storia e teologia,
nonostante il concilio Vaticano I1.%%

A livello di storia generale, c¢’é anche chi abbandona la prospet-
tiva “continuistica” nella lettura del Novecento rivelatasi insufficiente a
spiegare gli elementi di discontinuita esistenti tra XIX e XX secolo e ne
adotta una «a macchie e a balzi». In questa visione la continuita non &
I"aspetto pili notevole della storia. Come per Bertrand Russell I'univer-
so & tutto macchie e balzi, cosi & la storia: «Cio che dovremmo porre
in rilievo, perché piu significative, sono le differenze piuttosto che le
somiglianze, gli elementi di discontinuita piuttosto che gli elementi di
continuita».?’

Sicuramente in questa visione “frammentata” e “spezzettata” del
Novecento trova un posto significativo I'anno 1968, che assume le ca-
ratteristiche della “rottura” con il passato: una parola-chiave potrebbe
essere “discontinuita”. E I'elemento della discontinuita appare anche
nella storia religiosa, ma in una maniera piuttosto ingenua, cioé alla ricer-
ca con la continuita della storia delle origini si vuole recidere il legame
con la storia pit immediata: per andare al passato remoto si compie una
cesura con il passato prossimo. E il caso eclatante della storia della vita
religiosa.*®

A seguito del concilio Vaticano II, che chiedeva il rinnovamento
della vita religiosa tramite il ritorno alle fonti e il recupero dello spirito
delle origini,*' i diversi istituti religiosi si pongono la domanda relativa
alla loro aderenza al concilio e alla fedelta al loro carisma. Le relative

% Cf. RA. Orsl, Between Heaven and Earth: The Religious Worlds People Make and the
Scholars Who Study Them, Princeton (NJ), Princeton University Press, 2005, 12.

27 Cf. F. LAPLANCHE, De ['Histoire de I'Eglise de Fliche et Martin & I'Histoire du Christianisme,
in Revue d’Histoire de I'Eglise de France 86 (2000), 685-690. Cf. anche F. HILDEISHEIMER,
Les «grandes entreprises» éditoriales, in Revue d'Histoire de I'Eglise de France 86 (2000),
613-630.

2 Cf. LAPLANCHE, De I'Histoire de I'Eglise de Fliche et Martin, 686.

2 G. BARRACLOUGH, Guida dlla storia contemporanea, Roma-Bari, Laterza, 2001, 10; ed.

ingl. An Introduction to Contemporary History, London, Penguin, 1969.

Cf. R. ReGoLl, La vita religiosa dopo il Concilio Vaticano Il. Riflesso di una crisi?, in 50. Let

slovenske Minoritske Province Sv. JoZefa, Ptuj, 2022, 13-33.

31 Cf. CoNciLio VATICANO |l, decreto Perfectae caritatis (28 ottobre 1965), n. 2: «Il rinno-
vamento della vita religiosa comporta il continuo ritorno alle fonti di ogni forma di vita
cristiana e alla primitiva ispirazione degli istituti, e nello stesso tempo I'adattamento de-

30

164



L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita HEH

risposte generano ulteriori interrogativi che riguardano la loro storia e
si intrecciano con le dinamiche di rinnovamento, che passano sotto I'er-
meneutica dell’aderenza e fedelta alle origini, sebbene si tratti in realta
di una reinterpretazione a partire dalle categorie culturali, religiose e
sociali della seconda meta del XX secolo. Pertanto non mancarono ten-
sioni e perfino divisioni createsi durante e a causa di questo “aggior-
namento”. Un esempio molto chiaro ne & la Compagnia di Gesu sotto
il generalato di Pedro Arrupe (1907-1991; generale dal 1965 al 1981,
formalmente fino al 1983), che non fu risparmiata da crisi interne intor-
no alla “vera” Compagnia.*?

Si tratta di un revisionismo storico e di un uso della memoria a se-
conda del progetto religioso degli anni '60 e '70 del Novecento. Infatti,
secondo Eutimio Santos, il «ritorno al fondatore, alle fonti dell'identita
di ciascun istituto, a un rinnovamento e adattamento della disciplina,
della preghiera, della formazione» era indirizzato a rendere i religiosi
«piU atti a manifestare la santita della Chiesa di fronte alla nuova so-
cieta».® In qualche modo, secondo lo storico Pietro Stella, si subordi-
navano o si rischiava di far subordinare le ricerche storiche «a esigenze
di altra natura, favorendole solo nella misura in cui fornivano elementi
utili a un disegno sia pastorale sia forse anche ideologico».** Questo
approccio, allo stesso tempo, generava una «"ossessione” delle origini»,
che andava chiaramente a scapito «della comprensione degli ulteriori
sviluppi che tali istituzioni hanno subito, spesso snaturandosi, nel corso
dei secoli».®

Questa operazione ha comportato pil rischi, chiaramente ricono-
sciuti anche da altri storici. Lo studioso della vita consacrata, lo storico
Giancarlo Rocca, nel 2004 emetteva un giudizio netto:

Questo ritorno alle fonti aveva, perd, un chiaro fondo ideologico, quello
cioe di ricuperare lo spirito del fondatore e della prima comunita, cre-

gli istituti stessi alle mutate condizioni dei tempi [...] si conoscano e si osservino fedel-
mente lo spirito e le finalita proprie dei fondatori, come pure le sane tradizioni [...]».
32 Cf. G. LA BELLA (ed.), Pedro Arrupe. Un uomo per gli altri, Bologna, Il Mulino, 2007; Ip., /
gesuiti. Dal Vaticano Il a papa Francesco, Guerini e Associati, Milano, 2019.
E. SASTRE SANTOS, La vita religiosa nella storia della Chiesa e della societa, Ancora, Mila-
no, 1997, 950.
P. STELLA, Le ricerche su don Bosco nel venticinquennio 1960-1985: bilancio, problemi e
risposte, in P. BRAIDO (ed.), Don Bosco nella Chiesa a servizio dell’'umanita: studi e testimo-
nianze, Roma, LAS, 1987, 373-396, qui 385.
S. bA CAMPAGNOLA, La storiografia monastico-religiosa, oggi: tra ideologia e metodolo-
gia, in Laurentianum 18 (1977), 523-545, qui 529.

33

34

35

165



H NN ROBERTO REGOLI

dendo di trovare in esso uno stimolo e una guida per I'aggiornamento
della vita religiosa nelle mutate condizioni sociali di oggi. In altre parole,
storiograficamente, il ritorno alle origini metteva in ombra la continuita
di vita di un istituto religioso, con gli inevitabili adattamenti che gli han-
no permesso di arrivare sino a oggi.*®

Questa operazione storica € avvenuta parallelamente all’eviden-
te declino della vita religiosa, che in gran parte ricalca il declino del cat-
tolicesimo. La riduzione del cattolicesimo occidentale ha comportato
parallelamente il ridimensionamento della vita religiosa.

B 2. Storia della Chiesa e teologia

Ma una questione tipica della storia della Chiesa, che la distingue netta-
mente dalla storia generale, riguarda il rapporto tra la stessa storia della
Chiesa e la teologia.’”

Il rapporto tra la storia e la teologia all'interno della Chiesa cat-
tolica puo cadere in un equivoco, dovuto alla differenza di prospetti-
va e di metodo delle due discipline. Equivoco causato per lo piu dalla
prevalente prospettiva teologica che vede nella storia della Chiesa non
una storia come le altre, ma una storia della salvezza, dunque un luogo
epifanico di Dio.*® In tal senso, a livello esemplare, nel XVI secolo & stato
rivelativo di tale mentalita I'apporto fornito alla riflessione da parte del
domenicano Melchor Cano che riconosce nella storia, in quanto tale, un
luogo teologico. In questo modo |'argomento storico, piegato all'apo-
logetico, diviene argomento teologico o meglio ancora di disputa teo-
logica.

L'equivoco continua in quanto la prima cattedra di storia eccle-
siastica, che si ha in ambito protestante nel 1650 presso I'Universita di
Helmstedt, & collocata proprio nella Facolta teologica. Il fraintendimen-
to & dovuto al fatto che la storia della Chiesa & compresa all'interno del-
la teologia, impostazione che ancora nel terzo decennio del XXl secolo
continua ad essere presente in maniera eminente nei Paesi di tradizione

% G. Rocca, La storiografia italiana sulla congregazione religiosa, in G. GREGORINI (ed.),

Religiose, religiosi, economia e societd nell’ ltalia contemporanea, Milano, Vita e Pensiero,
2008, 29-71, qui 46.

Sull’argomento si segue: R. REGOLI, Storia e teologia: prospettive e metodi differenti, in
Anthropotes XLI/1 (2024), 29-44. Si rimanda anche a MENOZzz|, Lezioni di Storia della
Chiesa, 40-64.

38 Cf. M. CHAPPIN, Introduzione alla storia della Chiesa, Casale Monferrato, Piemme, 21997, 19.

37

166



L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita HEH

protestante, sia nelle Facolta protestanti come anche in quelle cattoli-
che (Nord Europa, Germania, Svizzera, Inghilterra). Situazione simile si
ha anche in alcuni Paesi a prevalenza cattolica, come Malta, in cui pero la
cultura non cattolica (come quella britannica) ha riplasmato le tradizioni
locali. In ambito cattolico, la stessa autorita ecclesiastica non ha avuto
difficolta a mantenere tale linea nel tempo, comprendendo la disciplina
in una maniera funzionale alla narrazione provvidenzialistica della storia
a favore dell'ortodossia cattolica. Ad esempio, nel 1912 la Congrega-
zione concistoriale indica |'orizzonte entro cui deve muoversi l'insegna-
mento della storia nelle istituzioni educative cattoliche: «La narrazione
dei fatti non sia disgiunta da quelle considerazioni [...] che fanno vede-
re la giustizia e la provvidenza di Dio in mezzo agli uomini e la continua
assistenza del Signore data alla Chiesa».** Un impianto che in fondo non
viene realmente abbandonato, come si dira piu avanti.

Nella contingenza del XX secolo, la storia della Chiesa diviene un
aspetto del confronto (incontro e scontro) tra il cattolicesimo e la (se-
conda) modernita.*

[l noto storico dei concili Hubert Jedin affronta la questione epi-
stemologica della storia della Chiesa, ritenendo, a suo modo di vedere,
che «l'oggetto della Storia della Chiesa & la crescita nel tempo e nello
spazio della Chiesa fondata da Cristo».*' Lui da per scontato che cre-
sca e, inoltre, che riceva I'oggetto dalla teologia. Altra cosa & la storia
del cristianesimo. In ogni caso, per lui, la storia della Chiesa «non € una
pura scienza storica»,* in quanto I'oggetto & la Chiesa nella sua realta
diving, cioé nella cooperazione dell’elemento divino e di quello umano
nel tempo e nello spazio, e in ultimo pud essere compresa solo tramite
categorie teologiche.

3 G. DE LA, De seminaris Italiae (16 luglio 1912), in La Civilta Cattolica LXIII/3 (1912), 575-
580, qui 579.
40 Cf. MENOZzI, Lezioni di Storia della Chiesa, 49.
#1H. JepIN, Introduzione alla storia della Chiesa, Brescia, Morcelliana, 1973, 35; orig. ted.
Handbuchs der Kirchengeschichte, Freiburg, Herder, 1962-1979. Sull’argomento: Ip.,
Considerazioni sul compito dello storico della Chiesa, in Ip., Chiesa della fede, Chiesa della
storia. Saggi scelti, Brescia, Morcelliana 1972, 18-33; orig. ted. in Trierer Theologische
Zeitschrift LXI/3-4 (1952), 65-78; Ip., Storia della Chiesa come storia della salvezza?, in
Ip., Chiesa della fede, Chiesa della storia, 34-50; ed. orig. in Saeculum 5 (1954), 119-128;
Ip., La storia della Chiesa é teologia e storia, in ID., Chiesa della fede, Chiesa della storia,
51-65; ed. orig. pubblicata in Le conferenze dell’Universita Cattolica, Sezione storica, Mi-
lano, Vita e Pensiero, 1968; poi uscito come Storia della Chiesa come teologia e storia, in
Communio 8 (1979), 5-14.
A. Acersl, Il profilo dello storico della Chiesa: prospettiva europea, in Anuario de Historia
de la Iglesia 5 (1996), 43-57, qui 43.

42

167



H NN ROBERTO REGOLI

Non sono mancati cardinali, con formazione e servizio teologico,
come l'italiano Giacomo Biffi, che non possono non concepire lo storico
della Chiesa e dunque la stessa disciplina senza un legame ultimo con
la fede, che fornisce un «principio conoscitivo adeguato».* Per il por-
porato la storia della Chiesa appartiene alle «discipline teologiche», in
quanto ha per oggetto «il mistero del Christus totus».

Ancora in tempi non troppo lontani |'allora monsignore (e poi
cardinale) Walter Brandmiiller, storico della Chiesa, riteneva insufficien-
te il metodo storico-scientifico per comprendere la storia della Chiesa,
in quanto bisogna farsi carico anche degli aspetti soprannaturali, che in
questo modo la fanno diventare una disciplina teologica.**

Indubbiamente per conoscere bene la storia della Chiesa biso-
gna conoscerne la teologia, tuttavia non occorre essere credenti per
compiere questa operazione, e qui vanno prese le distanze da Jedin e
Brandmiiller, che rappresentano una sensibilita tipicamente tedesca,
frutto della storia peculiare dei rapporti Stato-Chiesa in Germania e
nell'Europa centrale, che in ultimo ha confinato la storia della Chiesa
nelle Facolta teologiche. La fede dello storico ¢ richiesta solo nel caso
in cui la storia della Chiesa viene considerata una disciplina teologica,
una storia della salvezza. Qui si puo entrare in un cortocircuito perché
la stessa storia pud essere oggetto della storia generale o anche della
stessa teologia, ma in quest'ultimo modo si farebbe una teologia della
storia.*® La questione riguarda il limite della disciplina teologica e il rico-
noscimento che questa stessa deve alle altre discipline, nel rispetto del
loro statuto epistemologico.

Dall"altra parte va riconosciuto e colto il fatto che lo studio della
Chiesa nel suo divenire si & “laicizzato”.*

Ciononostante in questi ultimi anni appaiono alcuni segni in senso
opposto. In maniera significativa, a livello di disciplina ecclesiastica, le
norme applicative della Congregazione per I'Educazione cattolica per
I'esecuzione della costituzione apostolica di papa Francesco, Veritatis
gaudium (2017),* circa le Universita e le Facolta ecclesiastiche, consi-

'S

3 G.BiFrI, Saluto, in G. ALBERIGO, Chiese italiane e Concilio. Esperienze pastorali nella chiesa

italiana tra Pio Xll e Paolo VI, Genova, Marietti, 1988, 12.

Cf. W. BRANDMULLER, Storia della religione - Storia del Cristianesimo - Storia della Chiesa,

in P. SINIscALco (ed.), Cristianesimo e storia. Rapporti e percorsi, Roma, Studium, 2002,

55-60.

*  Cf. J.-R. ARMOGATHE, De la nécessité d'une théologie de I'histoire, in Fidei communio 2
(2025), 137-151.

4 Cf. DA SILvA GONCALVES, Rinnovare lo studio della storia della Chiesa, 134.

47 FRANCESCO, Veritatis gaudium, 27 dicembre 2017, in AAS 110 (2018), 1-34.

168



L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita HEH

derano ancora la storia della Chiesa, alla stessa stregua della patrologia
e dell'archeologia, una disciplina teologica,* almeno quando parlano
della Facolta di teologia. Negli articoli dedicati alla Facolta di Filosofia,
invece, la storia tout court, cioé la storia generale o semplicemente non
aggettivata, & considerata una materia complementare, all'interno del-
le scienze umane o delle scienze della natura, al pari della sociologia o
della biologia.*” In qualche modo queste impostazioni non ritengono
la storia della Chiesa una scienza teologica in senso proprio, quanto in
senso analogico, ma cio, come gia affermava Antonio Acerbi nel 1996,
non appare né accettabile, né fruttuoso.*

Questa visione ecclesiastica ovviamente tocca anche lo statuto
epistemologico della disciplina, almeno dentro il recinto ecclesiale, con
conseguenze di non poco conto. A livello teologico, infatti, emerge chia-
ramente una pretesa, quella di considerare la Chiesa in una piena conti-
nuita nei secoli, cioé si ritiene che si tratti sempre dello stesso soggetto,
con la stessa identita, lungo tutta la storia. Questo assunto & ecclesiolo-
gico e non storico. Nel senso che la storia, compresa quella della Chiesa,
non pud esprimere una tale convinzione perché non rientra nelle sue
competenze.®' Si tratta di una istanza teologica, che & legata all'idea di
«identita vivente della fede»*? o meglio di Tradizione viva (all'interno
della quale si gioca la successione apostolica), cosi come ¢ stato espres-
so dal concilio Vaticano Il, nella costituzione Dei Verbum,* e in maniera
lineare nel Magistero di Benedetto XVI, quando per il Natale del 2005,
all'interno della discussione sull’ermeneutica del Vaticano Il, ha parlato
dell’ermeneutica della riforma, cioé «del rinnovamento nella continuita
dell'unico-soggetto Chiesa che il Signore ci ha donato; & un soggetto
che cresce nel tempo e si sviluppa, rimanendo pero sempre lo stesso,
unico soggetto del Popolo di Dio in cammino».**

48 Cf. CONGREGAZIONE PER L'EDUCAZIONE CATTOLICA, Norme applicative per la fedele ese-

cuzione della costituzione apostolica di papa Francesco Veritatis gaudium, 27 dicembre
2017, art. 55,81, b, in AAS 110 (2018), 137-156, qui 149.

49 Cf. CONGREGAZIONE PER L'EDUCAZIONE CATTOLICA, Norme applicative, art. 66, 81, ¢, 153.

50 Cf. Acersl, Il profilo dello storico della Chiesa, 47.

51 Cf.R. ReGoLl, Riforma, riforme e crisi della Chiesa: tra continuita e discontinuitd, in A. CLE-
MENZIA — N. SALATO, Quale riforma per la Chiesa?, Firenze, Nerbini, 2023, 17-39.

52 M. KEHL, La Chiesa, Cinisello Balsamo, San Paolo, 1995, 154.

53 Cf. CoNclLIo VATICANO Il cost. dogm. Dei Verbum (18 novembre 1965): EV 1/872-911.

54 BENEDETTO XVI, Discorso alla Curia romana, 22 dicembre 2005, in AAS 98 (2006), 40-53,
qui 46. Su questa impostazione: M.A. NUKEZ AGUILERA, Unico sujeto-Iglesia. Su compren-
sién en el discurso de Benedicto XVI a la Curia Romana del 22 de diciembre de 2005, desde
la obra teoldgica de Joseph Ratzinger, Roma, G&B Press, 2018.

169



H NN ROBERTO REGOLI

Va da sé che la storia & costituita proprio da permanenze e cam-
biamenti, e cosi pure la storia della Chiesa. Non si pud cadere nella in-
genuita di una storia lineare, di continuita, senza increspature, di una
conoscenza che procede per accumulazione di dati. Una supposizione
dilinearita & una tentazione per la storia della Chiesa, come anche per la
storia della scienza e in particolare della medicina.

Va riconosciuto il fatto che dopo il concilio Vaticano Il la storia
della Chiesa si & distaccata sempre piu dalla teologia, ma senza trovare
una propria collocazione riconosciuta da tutti. Il problema & stato dovu-
to anche al fatto che questa operazione & avvenuta quando la pit ampia
storia (generale) entrava in una sua crisi di senso. A livello diffuso non si
capiva a cosa servisse la storia. Negli anni '70 e '80 del Novecento den-
tro la Chiesa l'incomprensione era evidente. Come si & gia detto, non se
ne capiva |"utilita.

La relazione tra storia e teologia fa comprendere come un even-
to ecclesiale debba necessariamente essere letto secondo distinti ap-
procci, ma in ultimo c’é tutta I'importante potenzialita di un tentativo
di ricongiungere significato teologico e significato storico. Bisogna farsi
carico delle interazioni tra teologia ed ecclesiologia, tra diritto, scienze
sociali e discipline storiche. Indubbiamente la storia ha permesso alla
teologia di compiere sviluppi di non poco conto, ma nell’attualita civile
ed ecclesiale la storia &€ ormai poco considerata e apprezzata. E le con-
seguenze si sentono, nel momento in cui a partire da questa percezione
& sempre piu difficile compiere discorsi articolati, anche nel dibattito
teologico, discorsi cioe che siano in grado di farsi carico della comples-
sita, che & in ultimo il tipico approccio storico. Bisogna fare attenzione
all'utilizzo della storia da parte della teologia, della spiritualita o comun-
que delle dinamiche religiose di governo, in quanto la storia puo essere
impiegata (e piegata) per giustificare scelte che non hanno nessun fon-
damento storico.

La storia aiuta la teologia a relativizzare, cioé a dare il giusto peso
agli accadimenti, evitando assolutizzazioni o banalizzazioni fuori luogo,
aiuta a non scambiare realta culturali e sociali per strutture atemporali, a
desacralizzarne la assolutezza di molte e a non considerare |'ultima moda
come il compimento dell’eterno nel tempo. In fondo aiuta a capire.*

Piu storia aiuterebbe a meglio comprendere le riflessioni teologi-
che e a disinnescare i conflitti verso sani dialoghi. La storicizzazione per
la teologia & quanto mai necessaria, senza pero assolutizzarla.

55 Cf. CHAPPIN, Introduzione alla storia della Chiesa, 64.

170



L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita HEH

In questo senso va anche compresa la lettera scritta da papa Fran-
cesco nel novembre del 2024, sul rinnovamento dello studio della storia
della Chiesa, volto a promuovere «una reale sensibilita storica».*® Il te-
sto mostra come |'istituzione ecclesiastica romana comprende la disci-
plina. Il pontefice intendeva lo studio della storia come funzionale ad
una migliore interpretazione della realta da parte dei sacerdoti e degli
altri agenti pastorali, in quanto la dimensione storica & propria dell’es-
sere umano. Non poteva fare a meno di riconoscere lui stesso una per-
dita del senso della storia, favorita da una cultura decostruttivista, «per
cui — secondo il papa - la liberta umana pretende di costruire tutto a
partire da zero». La proposta di Francesco in ultimo, pero, non riesce
a non presentare la stessa storia in maniera funzionale ad altri obiettivi,
pur nobili come quello di fronteggiare il «mortale regime dell'odio»,
sminuendo involontariamente |'identita della disciplina che & quella di
«contribuire alla comprensione della complessita», come d'altra parte
altrove riconosce lo stesso papa. A volte ci sono degli incisi della lette-
ra che non sempre sono armonici con |'insieme dell'impostazione del
testo, come quando, ad esempio, si fa un cenno alla storia della Chiesa
«insegnata come parte della teologia» o quando si parla di amore per
la Chiesa, da accogliere come madre. Ovviamente in questi casi non si
sta piti in un linguaggio storico, ma teologico. Rimane una tensione tra
il discorso storico proprio (puro) e quello teologico-pastorale: sembra
una dinamica da cui non si riesce ad uscire. Soprattutto la dove lo studio
e lo studio della storia vengono compresi come un percorso «a cercare
senso nella vita».

B 3. Una riforma del pensare: la storia della Chiesa

Alla fine del percorso compiuto, si possono tirare alcune considerazioni.
Da non pochi decenni la storia della Chiesa deve stare attenta a come
affrontare due rischi. Da una parte, il rapporto con la teologia la po-
trebbe ancor oggi ridurre ad apologetica, ad una disciplina pressoché
se non totalmente teologica (cosa che essa non ¢€). Dall’altra, il rapporto
con la storia generale potrebbe far correre il rischio di semplificazione
della tipicita propria della storia della Chiesa, che comunque porta in sé

% FRANCESCO, Lettera sul rinnovamento dello studio della storia della Chiesa (21 no-

vembre 2024): https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2024/document-
$/20241121-lettera-storia-chiesa.html.

171



H NN ROBERTO REGOLI

delle ansie teologiche, proprie del suo oggetto di ricerca. Con cio non si
intende affermare un rientro della disciplina nella teologia, ma I"atten-
zione dello studioso alla complessita dell’oggetto Chiesa nella ricerca
storica. Si tratta di evitare riduzionismi e semplificazioni.

E da riconoscere che non sempre tutti gli storici si trovano a pro-
prio agio con lo studio del religioso, fino a considerarlo come qualcosa
di problematico, da trasformare, tanto che si giunge anche a ritenere
che «la religione era la malattia che la storia secolare era nata per cura-
re».”’ La religione, secondo la storica Kathryn Lofton, rimane una cate-
goria carica di tensione all'interno dello studio storico.

Da quanto si & finora scritto emerge chiaramente che la disciplina
della storia della Chiesa & soggetta a pit condizionamenti, provenienti
sia dalla storia generale sia dalle sollecitazioni ecclesiali e teologiche. Si
e di fronte ad una disciplina non solo condizionata, ma anche poco cre-
ativa in questo momento della sua vita (ormai lungo alcuni decenni), in
quanto dipende dagli stimoli ricevuti dalle altre discipline e anche dalle
semplici e proprie dinamiche della pili vasta storia generale. Anche i pit
recenti manuali di storia della Chiesa editi in Italia sono epifanici di que-
sta situazione,*® come anche la diversa vitalita e incisivita storiografica
delle riviste dedicate alla materia.*” Indubbiamente le visioni filosofiche
e sociologiche condizionano. Eppure sarebbe proprio di questa disci-
plina una capacita di ripensare il tempo e comprenderlo in una maniera
rispettosa della ricchezza della complessita della realta umana. Potendo
anche portare un contributo alle scelte dell’oggi, in un presentismo li-
bero dai diffusi equivoci interpretativi, superando I'astoricismo e I'ir-
rilevanza della disciplina a portare un contributo al flourishing umano.

7 Cf. K. LoFToN, Why Religion Is Hard For Historians (and How It Can Be Easier), in Modern
American History 3 (2020), 69-86, qui 70.

Si pensi a manuali che mantengono un approccio in ultimo tradizionale alla storia della
Chiesa, senza farsi troppo carico delle istanze della storia civile: U. DELL'ORTO — S. XERES
(ed.), Manuale di Storia della Chiesa, 4 voll., Morcelliana, Brescia 2022. Ma si pensi anche
a manuali pit aderenti alle esigenze della storia generale, che perd non si fanno carico a
pieno dell’oggetto teologico che & nell'autocoscienza dell'istituzione Chiesa. Ad esem-
pio, si pensi ai 4 volumi, editi nel 2019 dalla EDB: 1. L’epoca antica con Giovanni Filora-
mo; 2. L’etd medievale con Letizia Pellegrini; 3. L’etd moderna con Vincenzo Lavenia; 4.
L’et&r contemporanea con Daniele Menozzi. Quest'ultimo autore ha anche pubblicato
il gia citato volume Lezioni di Storia della Chiesa, 2024, utile per una visione di sintesi
e pure stimolante. Da non ignorare il fatto che gli autori del primo esempio sono degli
ecclesiastici, mentre quelli del secondo dei laici, come se i due mondi mantenessero
ancora delle linee di distinzione.

59 Cf. MENOZzI, Lezioni di Storia della Chiesa, 106-133.

58

172



L'inutilita della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessita HEH

La storia della Chiesa attraversa, come la storia generale, una crisi
e un grave declino, poiché sia i professionisti del mestiere che il pubblico
in ultimo non hanno fiducia che possa essere compiuta un'impresa di
ricerca della verita o, comunque, almeno fornire un resoconto coerente
del passato. Inoltre, dentro le societa occidentali i grandi punti in comu-
ne della storia condivisa stanno diventando meno importanti dell’espe-
rienza individuale (tale approccio & entrato nella storiografia, ad esem-
pio, con il nuovo campo di ricerca di storia delle emozioni).° E da qui
emergono tanti conflitti, perché non ¢’e piti una narrazione condivisa del
tempo, dal passato da celebrare al futuro da progettare. E cosi si sono
distrutte o spostate le statue, o vengono questionate le fondamenta del-
la comune esistenza civica. La storia & in crisi, perché la societa & in crisi.

La storia della Chiesa risente di tutto ci®, non essendo la stessa
comunita ecclesiale di riferimento meno divisa di quella civile.*' E una
questione culturale.

D’altra parte le polarizzazioni si differenziano. Se in passato in Oc-
cidente c’erano contrapposizioni tra cattolici e protestanti, tra cristiani
ed ebrei, ora appaiono le contrapposizioni tra conservatori cattolici,
protestanti ed ebrei da una parte e progressisti cattolici, protestanti ed
ebrei dall’altra parte. La demarcazione dei confini di appartenenza e
dunque di contrapposizione & cambiata enormemente. La contrappo-
sizione & dentro i perimetri delle stesse confessioni. Si pensi al dibattito
intorno alla riflessione storica sul concilio Vaticano Il e alla sua ricezione.
E per questo la narrazione della storia della Chiesa non prescinde dalle
dinamiche culturali della propria epoca. Allo stesso tempo vi & da dire,
perd, che la lacerazione culturale ecclesiale ha trovato meno evidenzia-
zione nella narrazione storiografica, perché il mondo intellettuale di ri-
ferimento & pitt omogeneo nelle idee al suo interno rispetto ad altri am-
biti della disciplina storica pili generale, con un atteggiamento piuttosto
conservativo da parte degli studiosi in relazione alle acquisizioni passate.

A fronte di questo approccio di crisi, tipico della fine del XX seco-
lo e dei primi anni del XXI, c’& chi al contrario ritiene che il nuovo secolo
abbia visto un ritorno all’ottimismo: sono emersi nuovi campi di ricerca,
nuove discipline, nuove piattaforme epistemologiche.®> Ma queste ulti-

60 Cf. McCLAvY, History in the Age of Fracture; BENIGNO, La storia al tempo dell oggi.

61 Cf. A. Riccarpl, La Chiesa brucia: crisi e futuro del Cristianesimo, Roma-Bari, Laterza,
2021.

Cf. M. TAMM, Introduction. A framework for debating new approaches to History, in
M. TAMM — P. BURKE (ed.), Debating New Approaches to History, London-New York,
Bloomsbury Academic, 2019, 14-15.

62

173



H NN ROBERTO REGOLI

me prospettive in ogni caso non hanno coinvolto in maniera significativa
la storia della Chiesa.

La storia, e dunque la storia della Chiesa, € per eccellenza intelli-
genza del tempo. Una disciplina storica, pero, tirata da tutte le parti non
riesce piu ad essere centrata. C'e una soluzione? Timidamente e sempli-
cemente si: far ritornare la disciplina in sé stessa, facendola riappropriare
della propria dimensione. Accettando il fatto di non essere utile, e per
questo divenire piu utile di tante altre discipline. Alcuni cercano nella
storia la risposta ad una domanda di senso, ma questa prospettiva non
& quella della materia, pur aiutando realmente altre discipline (come la
filosofia e la teologia) a trovare il senso di una vita. Le aiuta perché la
storia risponde alla domanda sul tempo e sulla sua comprensione. Ma
la disciplina storica deve rimanere nella sua gratuita, senza asservimenti,
sebbene in ultimo potra aiutare altri. In fondo si tratta di una visione
olistica della vita umana. Se cosi concepita, la storia della Chiesa appare
allora necessaria. Soprattutto in un tempo in cui, nel terzo decennio del
XXl secolo, si sta costruendo un nuovo ordine mondiale, che, a differen-
za del passato, richiede ed & bisognoso di un'anima religiosa. Tra una
storiografia che parlava e parla della fine della storia (Francis Fukuyama)
e una di scontro di civilta (Samuel P. Huntington), secondo le linee pro-
prie dell’ordine mondiale degli anni '90 del Novecento,®® ora si ¢ alla
ricerca di una nuova narrazione, che, da quello che sta emergendo, non
solo non ignora il fattore religioso, bensi lo tiene in alta considerazione.
D’altra parte lo scontro di civilta caratterizza e si afferma proprio anche
alla fine della storia,** quando emerge un mondo bisognoso di identita,
che passa fortemente nelle visioni e nei valori religiosi. Una ragione in
piu della necessita di una seria storia della Chiesa per rendere conto
della complessita del trapasso di epoca attualmente in corso.

63 Cf.L. BORGHESI, Dalla “fine della storia” allo “scontro delle civilta”. Il dibattito americano tra

Francis Fukuyama e Samuel P. Huntington, Roma, Studium, 2025.

¢ Cf. N. GARDELS, The Clash of Civilizations Is the Politics of The End of History, in Noema
Magazine, 3 maggio 2024: https://www.noemamag.com/the-clash-of-civilizations-is-the-
politics-of-the-end-of-history/

174



e iir FORUM 258 e

C. Fantappie, Metamorfosi della sinodalita.
Dal Vaticano Il a papa Francesco, Marcianum Press, 2023

FIDEI CommMuNIO 2025

Anno | / Numero 2
pp. 175-209

ABSTRACT B These two articles, taking as their starting point Carlo Fantappie’s text
Metamorfosi della sinodalita. Dal Vaticano Il a papa Francesco (Marcianum Press, 2023)
and within their respective disciplines, offer interesting reflections on the theme of synod-
ality in the Church, which has been the focus of study and heated debate for several years
among numerous theologians, ecclesiologists, Church historians and canonists.

KEYWORDS B Church - Synodality — Reform

FIDEI COMMUNIO mmm 2025/ Anno | / Numero 2 m DOI: 10.12875/FC252007 175






=zzx FORUM

LA SINODALITA
COME RICEZIONE ACCRESCITIVA
E CONTESTUALE DEL VATICANOII

di Vito Impellizzeri

«Ci sono luoghi in cui soffia lo Spirito, ma ¢'é uno Spirito
che soffia in tutti i luoghis."

B 1. L'analogia della comunione

Sullo sfondo resta un grande interrogativo ecclesiologico: con la nuo-
va sinodalita papa Francesco si propone di rispondere allattuale crisi
sistemica della Chiesa mediante una nuova e piu radicale forma di re-
cezione del Vaticano Il oppure intende attuare il transito da una Chiesa
gerarchica ad una Chiesa sinodale in stato permanente, e quindi modifi-
care la struttura di governo facente perno da un millennio sul papa, sulla
curia romana e sul collegio cardinalizio??

Questa domanda, posta da Carlo Fantappié a fine del suo libro
Metamorfosi della sinodalita, ha orientato interamente questo mio bre-
ve contributo. Durante la lettura del suo testo, quasi come un eco, risuo-
nava una domanda che in un altro contesto ecclesiale ed accademico ho

VITO IMPELLIZZERI

Docente stabile di Teologia fondamentale, preside della Facolta Teologica di Sicilia San Gio-
vanni Evangelista, Palermo.

preside@fatesi.it

' Madeleine Delbrél, la mistica delle periferie, citata da papa FRANCESCO in Discorso di
saluto finale alla Seconda sessione XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Ve-
scovi, sabato 26 ottobre 2024.

C. FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita. Dal Vaticano Il a papa Francesco, Venezia,
Marcianum Press, 2023, 117.

177



sentito porre: perché papa Francesco, il papa della sinodalita, poi tra-
duce continuamente le sue scelte in motu proprio? Ancora, finita la fase
del sinodo con la consegna del documento finale, perché ha scelto di
interrompere la pubblicazione di una esortazione post-sinodale, che ha
caratterizzato il Magistero pontificio rispetto all'istituzione del sinodo
gia da Paolo VI con I'Evangelii nuntiandi del 1975, fino all'ultimo sinodo
celebrato proprio con Francesco, quello sull’ Amazzonia del 2020, pri-
ma del Sinodo sul sinodo? Cosi egli stesso si & espresso:

Il mio compito, lo sapete bene, & custodire e promuovere - come ci
insegna san Basilio - I'armonia che lo Spirito continua a diffondere nella
Chiesa di Dio, nelle relazioni tra le Chiese, nonostante tutte le fatiche,
le tensioni, le divisioni che segnano il suo cammino verso la piena ma-
nifestazione del Regno di Dio, che la visione del Profeta Isaia ci invita
a immaginare come un banchetto preparato da Dio per tutti i popoli.
Tutti, nella speranza che non manchi nessuno. Tutti, tutti, tutti! Nessuno
fuori, tutti. E la parola chiave & questa: I'armonia. Quello che fa lo Spiri-
to, la prima manifestazione forte, il mattino di Pentecoste, & armonizzare
tutte quelle differenze, tutte quelle lingue... Armonia. E cio che il Conci-
lio Vaticano Il insegna quando dice che la Chiesa & “come sacramento™:
essa & segno e strumento dell'attesa di Dio: per tutti Egli ha preparato
la mensa e tutti Egli attende. La sua Grazia, tramite il suo Spirito, sussurra
nel cuore di ciascuno parole di amore. A noi & dato di amplificare la
voce di questo sussurro senza ostacolarlo, di aprire le porte senza eri-
gere muri. Quanto male fanno le donne e gli uomini di Chiesa quando
erigono dei muri, quanto male! Tutti, tutti, tutti! Non dobbiamo com-
portarci come “dispensatori della Grazia” che si appropriano del tesoro
legando le mani al Dio misericordioso. Ricordatevi che abbiamo iniziato
questa Assemblea sinodale chiedendo perdono, provando vergogna,
riconoscendo che siamo tutti dei misericordiati.’

Le due citazioni gia riportate in apertura indicano la complessi-
ta, e alcune volte I'ambigua contestualita ecclesiale, in cui accade, come
dibattito e forse come dialogo, la questione ecclesiologica della sino-
dalita. Posti di fronte ad un cambio di passo colloquiale del Magistero
pontificio, cambio che non riguarda solo esortazioni pastorali o I"avvio
di alcuni processi, ma anche precise scelte di riforma e di cambiamento
nelle strutture di governo, riconosciamo il giusto compito della teolo-
gia per le riforme della Chiesa, anche quelle istituzionali. L'ecclesiolo-

3 FRANCESCO, Discorso di saluto finale alla Seconda sessione XVI Assemblea Generale Ordi-
naria del Sinodo dei Vescovi.

178



I \/\'TO IMPELLIZZERI, La sinodalita come ricezione del Vaticano || Il H

gia & chiamata a confrontarsi con il diritto canonico, la scrittura con la
dogmatica, la pastorale con il cambiamento antropologico. Avviare dei
tavoli di lavoro — permanenti secondo Francesco - che nell'ascolto re-
ciproco portino al discernimento e avviino quei processi di riforma e
di cambiamento, che non calino pero dall’alto semplicemente, ma che,
proprio perché fondati sull'ascolto e sulla partecipazione ad essi di tut-
ta la complessita e pluralita della soggettualita della Chiesa, esprimano
I'assunzione di quanto lo Spirito, altro soggetto complesso, continua a
diffondere nell'intera Chiesa di Dio. E un nuovo passo, determinato da
una relazione tra soggettualita strutturalmente (ed eternamente quel-
la trinitaria) relazionali, la Chiesa e lo Spirito. Mi piacerebbe chiamare
questa I'analogia della comunione, dove il riflesso di luce, grazie all’a-
scolto reciproco, accade tra il dirsi e il darsi della comunione trinitaria
come misura e santita ospitale della comunione comunitaria ecclesiale.
Dio & comunione, la Chiesa, analogamente, nella sua complessita rela-
zionale, & chiamata a diventare ogni volta comunione. Sinodalita puo
essere recezione di un'ecclesiologia di comunione? Sinodo pud essere
esperienza, per |'ascolto e la grazia reciprocante della reciprocita, della
comunione? Dove il Terzo che si rende presente nel dono del discerni-
mento & proprio lo Spirito, secondo la promessa gesuana del Paraclito
che non ci avrebbe lasciati soli ed orfani, ma che ci avrebbe condotto
alla verita tutta intera (cf. Gv 16,13-15)?

Pertanto il divenire di Dio, nell'orizzonte di una ontologia trinitaria

] ]
prende avvio dall'azione dello Spirito che co-istituisce la Chiesa gene-
rando costantemente in essa la presenza del Risorto.*

B 2. La ricezione accrescitiva del concilio

E vera questione di metodo teologico dal tenore teologale. Si tratta di
un discernimento vivo dell’esserci della Chiesa nella relazione continua
e viva che lo Spirito di Dio ha con la storia dell’'umanita, tanto nel suo
dispiegarsi pasquale tra le pieghe e le piaghe dei volti, quanto nel suo
diventare appello ad una interpretazione di essa secondo la Parola per-
formativa della rivelazione. Qui pongo la questione sorgiva di una ri-
cezione accrescitiva del dettato conciliare, come direbbero meglio di

* A CLEMENZIA — N. SALATO, Processudlitd, Sinodalitd, Riforma. La dinamica dello Spirito
nella comunitd cristiana, Firenze, Nerbini, 2022, 38.

179



me Dossetti e Lercaro.® | due testi a cui penso sono evidentemente Dei
Verbum, n. 8 e Gaudium et spes, n. 22, e soprattutto questo ultimo con
I'espressione teologica del modo Deo cognito come vero compito della
teologia.

Cosi Dio, il quale ha parlato in passato non cessa di parlare con la sposa
del suo Figlio diletto, e lo Spirito Santo, per mezzo del quale la viva voce
dell’Evangelo risuona nella Chiesa e per mezzo di questa nel mondo,
introduce i credenti alla verita intera e in essi fa risiedere la parola di
Cristo in tutta la sua ricchezza (cf. Col 3,16).6

E cid vale non solamente per i cristiani, ma anche per tutti gli uomini di
buona volonta, nel cui cuore lavora invisibilmente la grazia. Cristo, in-
fatti, & morto per tutti e la vocazione ultima dell’'uomo ¢& effettivamente
una sola, quella divina; percid dobbiamo ritenere che lo Spirito Santo
dia a tutti la possibilita di venire associati, nel modo che Dio conosce, al
mistero pasquale.”

Questi due testi perd andrebbero contestualizzati con la grande
intuizione del concilio intero dell'actuosa partecipatio, che secondo la
sua espressione latina non pud essere ridotta semplicemente ad una
partecipazione attiva, cosa molto ben chiarita da Crispino Valenziano,?
una sorta di reliquia vivente del concilio, perché in essa si richiama la
soggettualita viva ed operosa della stessa Chiesa. E in gioco appunto la
soggettualita della Chiesa. Questione vera aperta nel tempo della sino-
dalita.

E ardente desiderio della madre Chiesa che tutti i fedeli vengano for-
mati a quella piena, consapevole e attiva partecipazione alle celebrazioni
liturgiche, che ¢& richiesta dalla natura stessa della liturgia e alla quale il
popolo cristiano, «stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione santa, po-
polo acquistato» (1Pt 2,9; cf. 2,4-5), ha diritto e dovere in forza del bat-
tesimo.”

5 Cf. G. DOSSETTI, Per una “chiesa eucaristica”. Rilettura della portata dottrinale della Costi-
tuzione liturgica del Vaticano Il. Lezioni del 1965, Bologna, Il Mulino, 2022, soprattutto la
prima parte, 20-34.

¢ Dei Verbum (18 novembre 1965), n. 8, in AAS 58 (1966), 821.

7 Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 22, in AAS 58 (1966), 1042.

Cf. A. GrILLO, Teologia fondamentale e liturgia. Il rapporto tra immediatezza e mediazio-

ne nella riflessione teologica, Padova, Edizioni Messaggero, 1995, 10.

?  Sacrosanctum concilium (4 dicembre 1963), n. 14,in AAS 56 (1964), 102.

180



I \/\'TO IMPELLIZZERI, La sinodalita come ricezione del Vaticano || Il H

[l popolo santo di Dio partecipa pure dell'ufficio profetico di Cristo col
diffondere dovunque la viva testimonianza di lui, soprattutto per mezzo
di una vita di fede e di carita, e coll'offrire a Dio un sacrificio di lode,
cioé frutto di labbra acclamanti al nome suo (cf. Eb 13,15). La totalita
dei fedeli, avendo I'unzione che viene dal Santo (cf. 1Gv 2,20.27), non
puo sbagliarsi nel credere, e manifesta questa sua proprieta mediante il
senso soprannaturale della fede di tutto il popolo, quando «dai vescovi
fino agli ultimi fedeli laici» mostra |'universale suo consenso in cose di
fede e di morale.™

E tempo, il nostro, per una vera ricezione accrescitiva del concilio,
cioé critica contestuale e generativa, che consideri il concilio come un
unico corpo e che, colto nella dinamica del suo evento, venga recepito
come un autentico atto di Tradizione. Ad esempio con una assunzione
di quelle categorie teologiche, dal tenore teologale battesimale, che
spingono il nostro esserci ecclesiale nella storia secondo I'esserci dello
Spirito di Dio, dello Spirito che & Dio, nella storia, che ci permettono
di cogliere e accogliere I'esperienza sacramentale e di prossimita della
presenza del Risorto tra/di noi. Penso ad esempio ai tre «modo Deo
cognito» riportati, oltre che in Gaudium et spes, anche in Nostra aetate
e in Ad gentes,"" la categoria dell’actuosa partecipatio, quella del sensus
fidei fidelium, insieme a quella dei segni dei tempi. Leggere le quattro co-
stituzioni conciliari insieme e in esse cogliere le strutture teologiche che
hanno retto il concilio cosi da farne un evento dello Spirito, ci permette-
rebbe finalmente di recepire ed accrescere il concilio nello Spirito in cui
& avvenuto. E soprattutto ci impedirebbe di attuare una recezione dei
testi del concilio de-contestualizzata, contestualizzandolo invece tanto
al tempo in cui esso si € celebrato, quanto all’intero impianto teologico
delle quattro costituzioni. In questo orizzonte teologico di una ricezione
accrescitiva del concilio pongo la mia proposta di riflessione sulla que-
stione della sinodalita come concretezza contestuale.

1© Lumen gentium (21 novembre 1964),n. 12,in AAS 57 (1965), 16.

" Cf. Nostra aetate, n. 4 (nel contesto del dialogo con I'ebraismo): «La Chiesa attende il
giorno, che solo Dio conosce, in cui tutti i popoli acclameranno il Signore con una sola
voce e «lo serviranno sotto uno stesso giogo»; Ad gentes, n. 7: «Benché quindi Dio,
attraverso vie che lui solo conosce, possa portare gli uomini che senza loro colpa igno-
rano il Vangelo a quella fede “senza la quale & impossibile piacergli”, & tuttavia compito
imprescindibile della Chiesa, ed insieme suo sacrosanto diritto, diffondere il Vangelo; di
conseguenza |'attivita missionaria conserva in pieno — oggi come sempre - la sua validita
e necessita».

181



B 3. Tancredi del Gattopardo o Pino Puglisi di Brancaccio?

Sarebbe bello riprendere I'espressione teologica del categoriale, della
complessa questione della soggettualita della Chiesa e del suo dispie-
garsi come esserci in analogia al modo della presenza di Dio,'? dell'azio-
ne dello Spirito, e dell’accadere nella storia del regno di Dio. Si tratta di
vincere la tentazione di rileggere la questione del sinodo e della sino-
dalita con l'intelligenza del cambiamento propria del principe di Lam-
pedusa del Gattopardo, facendo di papa Francesco un nuovo Garibaldi:
dopo il rosario, la famiglia si ritrova per la cena, consumata secondo il
cerimoniale prezioso e da secoli sempre uguale nelle nobili casate del
Sud. Il principe & silenzioso e preda di cupi pensieri, e dopo cena, in
carrozza, facendosi accompagnare a Palermo dal povero padre Pirro-
ne, si dirige nelle zone malfamate della citta, da quella Mariannina che
ben conosceva le sue improvvise visite a tarda sera. La mattina succes-
siva irrompe nella sua stanza il nipote Tancredi, amatissimo per la sua
baldanza e giovinezza, che ironizza sulle avventure notturne e libertine
dello zio e viene a prendere congedo da lui prima di unirsi ai garibaldini
rivoluzionari. Garibaldi & gia sbarcato, infatti, e sta conquistando I'isola.
Tancredi ardente e scaltro si unira ai Mille, convinto dell’inevitabilita
della caduta dei Borboni e dei sicuri vantaggi che le nuove classi emer-
genti trarranno dall'appoggiare i nuovi venuti. «Se vogliamo che tutto
rimanga come &, bisogna che tutto cambi>, egli dichiara allo zio scettico
davanti ai cambiamenti, con questa frase rimasta poi famosa nel patri-
monio letterario siciliano.

Ma in Sicilia, oltre all'espressione di Tancredi come mentalita dif-
fusa negli uomini di potere, abbiamo anche la profezia mite di Puglisi:
«Se ognuno fa qualcosa insieme si puo fare moltox». Mi pare che questa
seconda espressione attraversi la paura o il timore teologico che cio che
nella Chiesa non diventi diritto o liturgia poi vada perduto nella retori-
ca delle esortazioni, per approdare alla nuova riva pneumatica dell'av-
viare processi. Di quei cambiamenti veri e profondi che necessitano di
tempo perché si coniugano nella difficilissima reciprocita reciprocante

«Ma forse bisognerebbe ricordare che per Rahner i tre modi distinti di sussistenza sono
interni al discorso teologico sull’auto-immanenza divina, mentre nel discorso teologico
sull'auto-comunicazione storico-salvifica di Dio si dovrebbe parlare — come faceva lui
stesso — di tre modi concreti di presenza: lo spauracchio del modalismo non si dissolve,
ma il termine presenza riesce bene a interpellare il credente» (M. NARO, Karl Rahner e la
rivisitazione decostruttiva della teologia trinitaria, in Ricerche Teologiche XXXV/2 [2024],
232-233).

182



I \/\'TO IMPELLIZZERI, La sinodalita come ricezione del Vaticano || Il H

ecclesiale tra conversione, riforma e rinnovamento. Paolo VI ha avviato
nella Chiesa questi processi di mentalita tra conversione, riforme e rin-
novamento. Perché di questa reciprocita reciprocante vive la concreta
differenza tra persone e istituzioni che nello stile della vita della Chiesa,
secondo il gesuano «tra voi non & cosi» (cf. Mc 10,35-45), fa la differen-
za con il governo dei principi di questo mondo. Per dirla con Gesu: non
& questione di potere, ma di servizio. Se la conversione immediatamen-
te indirizza i passi della riflessione verso la spiritualita e I'umilta, apre il
tema teologico della santita e del servizio, al modo del Servo e la gram-
matica della lavanda dei piedi, quello della riforma e del rinnovamen-
to invece bussano finanche alla porta dell’istituzione e ai suoi organi di
governo, ponendo nel cono di luce conciliare (e sinodale) la reciproci-
ta di munus e potestas e la questione dell’actuosa partecipatio di tutto
il popolo di Dio attraverso il battesimo, se debba riguardare anche le
forme concrete del governo e delle decisioni™ nelle procedure deter-
minative, o se debbano restare momento di ascolto e di discernimento,
cioé organi consultivi; poi passano a quelle questioni che chiedono se la
grammatica universale sacramentale, nella sua normativita celebrativa,
debba essere uguale per tutti e in ogni parte del mondo, finora garanzia
di appartenenza e di partecipazione all'unica Chiesa cattolica, o se que-
sto debba prevedere una sorta di ospitalita interculturale e culturale e
quindi la possibilita di alcune cose proprie che narrino la vita concreta e
culturale di quel popolo di Dio celebrante; per finire infine nella stanza
dei valori irrinunciabili e delle controversie morali, dove ancora a chi fa
attenzione giungono gli echi della dibattuta recezione di Amoris laetitia
e soprattutto del suo numero 3 e della nota 351.™

13 Cf. M. GReCH - S. DIANICH — A. BORRAS — F. CoccoPALMERIO - P. Copa - V. Di PiLATO
(ed.), Sinoddlita e partecipazione. Il soggetto ecclesiale della missione, Roma, Citta Nuova,
2023.

Amoris laetitia, n. 3: «Ricordando che il tempo & superiore allo spazio, desidero riba-
dire che non tutte le discussioni dottrinali, morali o pastorali devono essere risolte con
interventi del magistero. Naturalmente, nella Chiesa & necessaria una unita di dottrina
e di prassi, ma cid non impedisce che esistano diversi modi di interpretare alcuni aspet-
ti della dottrina o alcune conseguenze che da essa derivano. Questo succedera fino a
quando lo Spirito ci fara giungere alla verita completa (cf. Gv 16,13), cioé quando ci in-
trodurra perfettamente nel mistero di Cristo e potremo vedere tutto con il suo sguardo.
Inoltre, in ogni paese o regione si possono cercare soluzioni pil inculturate, attente alle
tradizioni e alle sfide locali. Infatti, le culture sono molto diverse tra loro e ogni principio
generale [...] ha bisogno di essere inculturato, se vuole essere osservato e applicatos.
Nota 351: in certi casi, potrebbe essere anche I'aiuto dei Sacramenti. Per questo, «ai
sacerdoti ricordo che il confessionale non dev'essere una sala di tortura bensi il luogo
della misericordia del Signore» (esort. ap. Evangelii gaudium [24 novembre 2013], n.

14

183



Serenamente pero bisogna guardare questo cambio di passo del
Magistero di Francesco dentro un cambiamento epocale che riguarda
tutta I'umanita nel complesso rapporto di reciprocita tra governo (nor-
me) e partecipazione (democrazia), perché la nuova epoca, che stiamo
attraversando, segnata fortemente dai media, ha avviato un difficile
rapporto con la verita (questione determinante) attraverso il maggior
numero di informazioni fruibili, e I'ambiguita del dire che uno vale uno
in ogni contesto. In un corridoio di ospedale uno non vale uno, dipende
dal ruolo e dalla responsabilita e dalla competenza (nella Chiesa anche
dalla grazia legata al suo stato), in un’aula di tribunale uno non vale uno,
in una classe uno non vale uno. La democrazia cosi viene ridotta a voto,
la partecipazione a numero. Le logiche sotterranee del pubblico che
queste strutture provocano hanno anche indebolito il senso pubblico
della Chiesa, quello presente anche nel senso di fede dei fedeli. Il tema
teologico della credibilita oggi € molto complesso ed anche legato a
quello della comunicazione e della visibilita. Di fronte a questa crisi della
partecipazione nelle sue varie gerarchie di verita allora la tentazione piu
forte & quella di fare del passato la misura del presente, perché il pas-
sato non diventi passato, secondo una bellissima intuizione di Cataldo
Naro."” Invece il cambiamento, tra conversione, riforma e rinnovamen-
to, non pud avere le misure del passato, ma deve avere le misure dei
venienti e del Veniente, deve accadere tra di noi come grazia e come
discernimento, come Tradizione e come Profezia, come senso di Dio e
senso del regno,'® per questo pienamente senso della fede. Da qui un
nuovo senso della Chiesa, sotto il cono di luce del vangelo e del concilio.

B 4. Pezze nuove su vestiti nuovi, vini nuovi in otri nuovi

Nessuno mette un pezzo di stoffa grezza su un vestito vecchio, perché
il rattoppo squarcia il vestito e si fa uno strappo peggiore. Né si mette
vino nuovo in otri vecchi, altrimenti si rompono gli otri e il vino si versa
e gli otri van perduti. Ma si mette vino nuovo in otri nuovi, e cosil'uno e
gli altri si conservano (Mt 9,16-17).

44, in AAS 105 [2013], 1038). Ugualmente segnalo che I'eucaristia «non & un premio
per i perfetti, ma un generoso rimedio e un alimento per i deboli» (n. 47, 1039).

Cf. C. NARO, Camminare con passo giovane. Lavoro culturale e servizio ecclesiale di una
Facolta Teologica, F. LOMANTO (ed.), Soveria Mannelli, Rubbettino, 2020.
Cf.l'analogia regni in C. THEOBALD, Spirito di santita. Genesi di una teologia sistematica,
Bologna, EDB, 2017.

184



I \/\'TO IMPELLIZZERI, La sinodalita come ricezione del Vaticano || Il H

La tentazione di pezze nuove su vestiti vecchi, o di vini nuovi in
otri vecchi, oggi ci riguarda nella misura in cui speriamo di poter rea-
lizzare dei miglioramenti piu che degli aggiornamenti (riprendendo la
categoria ecclesiologica di Giovanni XXIlI) e delle riforme (riprendendo
quella di Paolo VI) per la vita della Chiesa e il suo senso nella storia, non
solo nel mondo, tra gli uomini e le donne di ogni tempo. E determinante
la questione teologica del tempo, in una tensione tutta nostra del cam-
biamento epocale tra secolo (da non confondere con il secolarismo) ed
escatologia, riflesso nella storia della salvezza fra incarnazione e la se-
conda venuta del Figlio dell’'uomo, secondo il compimento del tempo.
Una modalita riflessa dell’esserci secondo una teologica della presenza
e del cammino, e la sua differenza con il qui ed ora del regno di Dio,
come appello della Chiesa oltre sé stessa, sacramento di unita di tutto il
genere umano. La teologia del tempo puo essere un adeguato orizzonte
ermeneutico del senso della Chiesa nella storia che & salvezza e diventa
chiave per entrare nella contemporaneita del cambiamento antropo-
logico e dell’antropocene in atto, assumendo quelle sfide epocali per
I"annuncio del vangelo che ci riguardano: il nuovo continente della rete
e il nuovo accadere in esso dell’'umano-senza-carne conii volti e le emo-
zioni generate dai pixel;'” il pluralismo delle culture e delle religioni che
avviene in una nuova geopolitica del territorio e dei confini, del glocale,
dove tutto accade nell'immediato delle relazioni che a fatica attendono
e avvertono la necessita di strutture di mediazione; la questione della
pace e la nuova geopolitica globale e le nuove forme di colonialismo;
il riposizionamento ecclesiale comunitario povero ai margini e ai limiti
dell'urbanistica del potere, non pit solo un cristianesimo oltre la cri-
stianita, ma la necessita di una nuova presenza comunitaria della Chiesa
con il potere dei segni evangelici, e non i segni del potere, richiamando
una espressione nota del vescovo povero di Molfetta, don Tonino Bel-
lo; la memoria forte di un cristianesimo a fondamento della costruzione
dell’Europa e dell’Occidente che non puo lasciarsi ridurre a cultura, pur
restando in un dialogo culturale strutturante |'urbanistica dell’'umano,
secondo quella bella intuizione montiniana, legata al Manzoni e poi ap-
prodata alla Gaudium et spes che non ¢’é nulla di autenticamente umano
che non riguardi il vangelo, e viceversa. Rahner fu quello che piu di tutti
avverti come |'esperienza del mondo e del globale chiedeva una nuova
consapevolezza della Chiesa cattolica, una sorta di senso del mondo.

7 Cf. M. NARO, La metempsicosi digitale nell’aldiles algoritmico: risorgere nel tempo dell’A.l,

in PATH - Misericordia e giustizia XXIII/2 (2024), 385-412.

185



Il processo di decentramento per una mentalita della rete e del locale
(in verita metafore del regno di Dio), capace di riformulare la certezza
dell’universale, oltre una traduzione teologica della filosofia aristotelica,
& una vera sfida ecclesiologica contemporanea: il tutto nel frammento,
secondo le bellissime pagine di von Balthasar,' non riguarda quindi solo
il sacramento dell’eucaristia, la presenza del Cristo risorto tra di noi, ma
riguarda anche I'esserci della Chiesa nella storia e nel mondo, con la sua
presenza comunitaria concreta e con la sua presenza universale. E tem-
po di una nuova consapevolezza teologica del locale e dell'universale
riguardo al mistero della Chiesa. E tempo, dunque, di una nuova lettera
a Diogneto.

| cristiani né per regione, né per voce, né per costumi sono da distin-
guere dagli altri uomini. Infatti, non abitano citta proprie, né usano un
gergo che si differenzia, né conducono un genere di vita speciale. La
loro dottrina non & nella scoperta del pensiero di uomini multiformi, né
essi aderiscono ad una corrente filosofica umana, come fanno gli altri.
Vivendo in citta greche e barbare, come a ciascuno & capitato, e ade-
guandosi ai costumi del luogo nel vestito, nel cibo e nel resto, testimo-
niano un metodo di vita sociale mirabile e indubbiamente paradossale.
Vivono nella loro patria, ma come forestieri; partecipano a tutto come
cittadini e da tutto sono distaccati come stranieri. Ogni patria straniera
& patria loro, e ogni patria & straniera. Si sposano come tutti e generano
figli, ma non gettano i neonati. Mettono in comune la mensa, ma non il
letto. Sono nella carne, ma non vivono secondo la carne. Dimorano nella
terra, ma hanno la loro cittadinanza nel cielo. Obbediscono alle leggi
stabilite, e con la loro vita superano le leggi. Amano tutti, e da tutti ven-
gono perseguitati. Non sono conosciuti, e vengono condannati. Sono
uccisi, e riprendono a vivere. Sono poveri, e fanno ricchi molti; mancano
di tutto, e di tutto abbondano. Sono disprezzati, e nei disprezzi hanno
gloria. Sono oltraggiati e proclamati giusti. Sono ingiuriati e benedicono;
sono maltrattati ed onorano. Facendo del bene vengono puniti come
malfattori; condannati gioiscono come se ricevessero la vita. Dai giudei
sono combattuti come stranieri, e dai greci perseguitati, e coloro che li
odiano non saprebbero dire il motivo dell'odio. A dirla in breve, come
& I'anima nel corpo, cosi nel mondo sono i cristiani."

18 Cf. H.U. VON BALTHASAR, Il tutto nel frammento, Milano, Jaca Book, 2017.
% A. QUACQUARELLI (ed.), Didaché - Prima lettera di Clemente ai Corinzi — A Diogneto,
Roma, Citta Nuova, 2008.

186



I \/\'TO IMPELLIZZERI, La sinodalita come ricezione del Vaticano || Il H

H 5. Riconoscere, annunciare, farsi prossimi

Si tratta allora di non cedere ad una falsa teologia aziendale, che abbia
le esigenze politiche o le urgenze dei numeri e della centralita, perché
le misure non cristiche delle domande di cambiamento provengono e
conducono ad unariflessione teologica dell’autoreferenzialita e dell’au-
tosalvezza fra le cose del mondo nel nome di Dio, meglio del divino.
La sfida invece di comprendere teologicamente il secolo, diverso dal
secolarismo, conduce ad una riflessione teologica dell’esserci della co-
munita dei discepoli nelle cose dell'umano segnate e salvate dalla carne
del Figlio di Dio, carne assunta e ascesa al Padre, nell’attesa della sua
venuta, come dice la liturgia, con la forza performativa delle parole della
fede. Cosa dunque mettere al centro nel decentramento ecclesiologi-
co? Il riflesso teologico dello stile gesuano del mettere al centro e del
porsi in mezzo conduce decisamente al centro del regno di Dio, la cui
misura sono i bambini, i poveri, gli ultimi, i venienti, i figli. Il futuro, scelta
programmatica, che chiede il teologale della speranza, tra fede e carita,
tra verita e amore. La teologia oltre uno statuto epistemologico ha an-
che uno statuto agapico. Il traghettamento dall’Essere all’Amore & una
delle piu belle intuizioni di Paolo: «L'amore del Cristo infatti ci possie-
de; e noi sappiamo bene che uno & morto per tutti, dunque tutti sono
morti» (2Cor 5,14). Questo ci spinge a guardare ai segni dei tempi e al
discernimento nel colloquio nello Spirito. L'incontro tra Dio e la storia
diventa salvezza. Il quando della salvezza & il nostro tempo. La domanda
discepolare delle origini, «cosa dobbiamo fare?», in una consapevolez-
za credente e fraterna della storia resa salvezza per tutti per mezzo di
Cristo, oggi diventa domanda ermeneutica della presenza del Risorto
nella storia. La sua presenza ¢& il luogo vivo dove la Chiesa deve esserci
come comunita discepolare che riconosce ed indica, che annuncia, che
fa il salto della prossimita. E il metodo teologale dell’esser-ci discepola-
re: riconoscere, annunciare, farsi prossimi.

Scriveva Yves Congar che per riforma si deve intendere quella
capacita di liberare il «Vangelo dalle forme sociologiche, pastorali, li-
turgiche, pit 0 meno antiquate, per restituirgli tutto il suo dinamismo in
un mondo che richiede nuove forme, nuove espressioni [e] I'invenzione
di nuove strutture».?’ «La Chiesa, dunque, per ritrovare sé stessa, deve

20 Y. CONGAR, Vera e falsa riforma nella Chiesa, Milano, Jaca Book, 2015, 9; citato in CLE-
MENZIA — SALATO, Processualitd, Sinodalita, Riforma, 77.

187



costantemente lasciarsi provocare da questa continua e ontologica ten-
sione tra mondo e Cristo».”!

Ecco allora le mie proposte maturate in questo breve percorso:
se tra il gia e il non ancora accade |'esperienza del kairos, e tra il non
piu e il non ancora accade I'esperienza della krisis, la sinodalita accade
come esperienza ecclesiale tra kairos, krisis e profezia, perché realizza il
nuovo rapporto pneumatico tra profezia e governo. E tempo di offrire
una lettura categoriale della spendibilita plurale delle categorie di si-
nodalita nell’orizzonte epistemologico ed agapico della ecclesiologia a
confronto con il Magistero colloquiale di Francesco. Cosi da superare lo
steccato dell’autoreferenzialita come paura e come domanda, ovvero la
conversione come misura della riforma e del rinnovamento cioé /'oltre
del dirsi dello Spirito nel darsi della Chiesa.

21 CLEMENZIA — SALATO, Processualitd, Sinodalita, Riforma, 82.

188



=zzx FORUM

SINODALITA
E ATTIVITA NORMATIVA
NELLA CHIESA di Geraldina Boni

1. Aluglio 2024 & comparsa sul Corriere della Sera un'intervista di Mas-
simo Franco a colui che & stato prefetto dell’ Archivio Apostolico Vati-
cano per 27 anni, in occasione dell’abbandono dell'importante incarico
per raggiunti limiti d’eta. Alla domanda del giornalista — avvalendosi
dell’angolo visuale privilegiato di chi a lungo ha presieduto alla colla-
zione di tutti i documenti della Santa Sede - «Quale immagine della
Chiesa emerge? Vede una decadenza o segni di rinascita?», mons.
Sergio Pagano, studioso estraneo a polemiche o faziosita, non esita a
tracciare un bilancio non troppo entusiasmante della situazione attuale:
«Tristemente, dopo il Concilio Vaticano Il c’é stato uno sbandamento
generale: troppe aspettative. Si & creato disordine nella disciplina, nei
seminari e negli atenei pontifici. In dottrina si & registrata una crisi sem-
pre piu profonda. E in questo clima di incertezza a prevalere & stata una
vistosa confusione. Registro il disorientamento dei fedeli, e una certa
decadenza del pensiero teologico».! Che oggi, d"altronde, nella Chiesa,
si versi in una patente crisi, la quale, per quanto qui ora preme, investe
appunto la teologia e segnatamente, forse se possibile a livelli ancora
piu accentuati e devastanti, il diritto canonico, mi pare sia constatazione
di un’oggettivita palmare e incontestabile.?

GERALDINA BONI

Professore ordinario di Diritto canonico, di Diritto ecclesiastico e di Storia del diritto cano-
nico, Dipartimento di Scienze giuridiche, presso I'’Alma Mater Studiorum — Universita di
Bologna.

mailto:geraldina.boni@unibo.it

' M. FRANCO, Monsignor Sergio Pagano: «Mai censurato carte delicate. Il bunker non basta
pit», in Corriere della Sera, 12 luglio 2024.

Su questa “crisi” (in particolare accezione del termine) mi sono soffermata in G. Bon,
Algunas reflexiones sobre el anhelado y laborioso connubio entre la ciencia candnica y la

2

189



In particolare, della non superficiale impasse in cui versano lo ius
Ecclesiae e la canonistica mi sono ampiamente e impietosamente oc-
cupata nella mia ricerca scientifica degli ultimi dieci anni, dedicando
anche un lavoro monografico® al coacervo di criticita che affliggono la
produzione legislativa ecclesiale, costellata di errori e inesattezze, con-
traddizioni e incoerenze: non senza additare le immediate ripercussio-
ni, nefaste e sovente irrimediabili, sulla sostanza delle realta regolate,
quindi sui diritti e sulla stessa condizione esistenziale dei christifideles.
Anche da una pura ricognizione - in sé non semplice, data Ialluvionalita
degli interventi - si staglia con nettezza un inquietante panorama, fram-
mentato e caotico: segnato da un corteo incessante di provvedimenti
spesso difettosi e claudicanti dal punto di vista prettamente giuridico,
con testi non di rado approssimativi, strabici e necessitanti di raddriz-
zamenti, quindi tosto seguiti da indicazioni applicative a loro volta fret-
tolose, talora deroganti principi solidificati altresi nei sistemi giuridici
secolari; senza dimenticare le “smagliature” relative alla, pur essenziale,
promulgazione e pubblicazione delle norme, all’intitolazione ovvero
alla loro “versione ufficiale” e ad altri profili formali, ma tutt'altro che
oziosamente formalistici. E se questa frastornante “emergenzialita” del-
la legislazione canonica, il cui avvio & invero anteriore al pontificato di
Francesco ma che negli ultimi due lustri era divenuta visibilmente paros-
sistica, potrebbe al limite comprendersi e scusarsi quanto a problema-
tiche urgenti che vanno tempestivamente debellate ed estirpate (come
la repressione degli abusi sessuali), essa, in altri ambiti, lascia sconcertati:
dal diritto penale al processo di nullita matrimoniale, dalla rinuncia — piu
o meno volontaria — dei vescovi e dei titolari di altri uffici alla vita con-
sacrata e alle associazioni internazionali di fedeli, dal Sinodo dei vescovi

ciencia teoldgica, in lus Canonicum 61 (2021), 9-41 (versione italiana scaricabile dal sito
della rivista: Qualche riflessione sull'ambito e travagliato connubio tra scienza canonistica
e scienza teologica).

Mi permetto di rinviare, per una rassegna delle criticita della produzione normativa ca-
nonica contemporanea, a G. BONI, La recente attivitd normativa ecclesiale: finis terrae
per lo ius canonicum? Per una valorizzazione del ruolo del Pontificio Consiglio per i testi
legislativi e della scienza giuridica nella Chiesa, Modena, Mucchi Editore, 2021 (volume
open access consultabile all'indirizzo www.mucchieditore.it/images/Extra/Boni---Ani-
ma2-open-access.pdf). Invero il libro & precocemente invecchiato quanto alla lista dei
provvedimenti che si & velocissimamente ingigantita. Non smentito, tuttavia, e anzi vie-
piu confermato ¢ il filo rosso che assemblava e pervadeva quella che avrebbe potuto
sembrare una mera enumerazione di leggi, e purtroppo delle pecche e delle incongrui-
ta connotanti le medesime: esso consiste nell’afflitto e angosciato rovello sul tradimento
e la dilapidazione del diritto canonico.

190



I GERALDINA BONI, Sinodalita e attivita normativa nella Chiesa HEH

alla Curia romana, fino alla materia liturgica, per ricordare solo alcuni dei
quadranti scombussolati da veri e propri “tsunami” normativi.

Per parte sua, la scienza canonistica assiste pietrificata non tanto a
questa inarrestabile disintegrazione della codificazione o di assetti nor-
mativi consolidati, quanto, pili gravemente, allo sfacelo di quelle basi
minimali di certezza del diritto irrinunciabili anche nel, pur atipico, or-
dinamento canonico:* senza essere in alcun modo convocata in ausilio e
soccorso, per contro percependosi come intenzionalmente estromes-
sa. Proprio I'imbarazzata impotenza e la rigida paralisi di quest'ultima,
marginalizzata in un'inerzia coatta — ovvero intenta a dissertare su ar-
gomenti, come il riscaldamento globale o i flussi migratori, non proprio
canonisticamente primari —, rappresentano la spia piti lampante del suo
turbamento: che non & poi solo, per cosi dire, “pragmatico”, quale fru-
strante inettitudine a incidere sulla politica legislativa e a concorrere nel
forgiare il diritto vigente per renderlo adeguato alla realta e pienamen-
te conforme a giustizia, come pure dovrebbe essere; ma si presenta, a
monte (anzi, forse, a valle di questa proscrizione), pure come uno smar-
rimento, precipuamente e funditus, intellettuale e culturale. Al riguardo
sono fermamente convinta che, se si volesse identificare la parola ovvero
la tematica pili eloquentemente paradigmatica dello spaesamento che
attanaglia i cultori della scienza canonistica, il riferimento pit immediato
e spontaneo, direi quasi scontato, & al lemma sul quale mi & stato do-
mandato di esprimermi: quella sinodalita di cui tutti abbondantemente
e assillantemente disquisiscono, fomentando una babele assordante di
reciproca incomprensione. D'altronde, anche quei canonisti che, per ti-
more o per piaggeria, oppure anche per insipienza, non fanno trapelare
malessere fingendo normalita, non possono misconoscere la scarsissima
audience che "apporto dei giuristi sulla sinodalita ha riscosso da parte
dell’autorita ovvero nei congressi di maggior risonanza al proposito.

2. Non per questo, peraltro, tali apporti sono mancati. Non mi sogno, tut-
tavia, di avventurarmi qui in alcun modo neppure in una rassegna - ap-

Anche qui rinvio, per spiegazioni pil esaustive, al mio recente saggio: G. BONI, La cer-
teza del derecho en el ordenamiento candnico: una lectura diacrénica entre doctrina y
normativa vigente, in lus Canonicum 64 (2024), 13-64 (versione italiana scaricabile dal
sito della rivista: La certezza del diritto nell’ordinamento canonico: una lettura diacronica
tra dottrina e normativa vigente), con indicazioni di esempi e ulteriore letteratura, non-
ché a EAD., La certezza del diritto nell’ordinamento canonico tra straordinaria plasticita e
rischio di abusi: considerazioni alla luce delle recenti evoluzioni della normativa ecclesiale,
in A. BANFI (ed.), Certezza e incertezza delle regole. Un dialogo interdisciplinare, Bologna,
Bologna University Press, 2025, 209-266.

191



positamente uso questo vocabolo e non quelli, piti pregnanti, di esame o
diillustrazione — delle opinioni espresse ovvero delle ricostruzioni che di
tale concetto sono state edificate sul versante giuridico (benché sempre
awvinto a quello teologico). Cid perché, pur rinvenendosi non di rado
in esse riflessioni originali, suggerimenti intelligenti, spunti intriganti,® oc-
corre uno sforzo sovrumano di astrazione per individuare un denomina-
tore comune: e, se lo si riesce a scorgere, appare, come si vedra, un poco
deludente. Pertanto, la mia, probabilmente deviata ma indeponibile,
“deformazione” da giurista positiva m'induce a diffidare e anzi a riget-
tare nozioni dai confini vaghi e fluttuanti, non riconducibili alla razionale
chiarezza di un assioma. E, in effetti, la "“metamorfosi” di cui al titolo del
volume di Carlo Fantappig, ora sotto i riflettori, a me sembra — dopo un
profluvio di saggi di eterogeneo tenore su questo tema tanto & la page,
e sul quale per vari anni s’ industriata un'assemblea sinodale® dalla pro-
teiforme composizione’ e dall'ancora non del tutto decifrabile compe-
tenza - si sia irreversibilmente trasformata in una palude limacciosa, in
cui & davvero difficile e, per me almeno, indisponente navigare. Come
argutamente nota lo stesso Autore, «proprio perché privato di una pre-
cisa configurazione concettuale, il termine “sinodalita” rischia ormai di
divenire, a seconda dei casi, uno slogan (un termine improprio e abusato
per indicare il rinnovamento della Chiesa), un refrain (un ritornello cui si
ricorre in ogni occasione, quasi per moda) o un mantra (un'invocazione
miracolosa, capace di sanare tutti i mali presenti nella Chiesa)»:* insomma
una formula opaca e vacua, che, nel campo giuridico, proprio per questa
sua ambigua polisemia, non soltanto cagiona reazioni di rigetto, ma pud
provocare conseguenze rovinose nella concretezza della vita ecclesiale.
Mi basta ora ricordare, attingendo alle memorie della mia incipien-
te formazione, che le accezioni di sinodalita oggi divenute pili ricorrenti

Segnalo in particolare i contributi contenuti nel volume monografico di Ephemerides
iuris canonici 62 (2022).

Come noto, sul tema Per una Chiesa sinodale. Comunione, partecipazione, missione.

7 Cf.il comunicato della SEGRETERIA GENERALE DEL SINODO del 26 aprile 2023, pubblicato dal
Bollettino della Sala Stampa della Santa Sede circa le novita sui partecipanti all’ Assemblea
generale ordinaria (cf. https:/press.vatican.va/content/salastampalit/info/2023/04/26/
partecipanti_assemblea-generale-ordinaria-del-sinodo-dei-vescovi.html).

Sono posti in effetti come punti da approfondire nella stessa Synod23 - Relazione di Sintesi
della prima Sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (4-29
ottobre 2023) e risultati delle Votazioni, 28.10.2023, consultabile online all'indirizzo https:/
press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2023/10/28/0751/01653.html.
C. FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita. Dal Vaticano Il a papa Francesco, Venezia,
Marcianum Press, 2023, 84.

192



I GERALDINA BONI, Sinodalita e attivita normativa nella Chiesa HEH

si discostano diametralmente dalle teorizzazioni su cui anche autorevo-
le dottrina canonistica, pure nel recente passato, era approdata: come
quella della cosiddetta scuola di Monaco, sbocciata e proliferata sulle
orme di prestigiosissimi Maestri — una scuola, non a caso, in cui il diritto
si coniugava strettamente con la teologia.'® Teorizzazioni acute e sottilis-
sime: in particolare nel sagomare lo spessore della sinodalita nella nitida
separazione da altre “categorie”, con essa pure, da sempre, in viscera-
le connessione, come quelle di communio, di collegialita, di conciliarita,
di corresponsabilita, tra I'altro nelle loro difformi declinazioni a secon-
da delle successive stagioni temporali fino alla svolta del Vaticano II;"
e sulle quali si era condensata, se non I'unanimita, una qualche sintonia,
almeno nelle delimitazioni della canonistica.’”” Quelle contemporanee,
invece, sono, nella loro pletoricita e pluralita — spesso, peraltro, solo ver-
bale e linguistica -, percezioni della synodalitas' notevolmente dilatate,
che credo si possano etichettare, senza tema di smentite, come “aper-
te”, quasi “fluide” se non addirittura “gassose”: essendo oggi il termine
adoperato con una miriade sconfinata e indomabile di significati,'* de-
bordanti poi in ogni contesto dell'esperienza della Chiesa. Nell’odierna

Mi riferisco in particolare a Eugenio Corecco, la cui riflessione sull’ «ontologia della sino-
dalita», sviluppata in numerose pubblicazioni, ha rappresentato a lungo un punto di rife-
rimento dottrinale imprescindibile. Ritornano recentemente sul contributo di tale Auto-
re al riguardo: C. FANTAPPIE, Chiesa e sinodalita. Per un confronto con Eugenio Corecco, in
Ephemerides iuris canonici 58 (2018), 461-478; ).R. VILLAR, Sinodalitd e funzione consultiva.
I contributo di Eugenio Corecco, in Rivista teologica di Lugano 23 (2018), 197-212.

Lo stesso Fantappié rileva come sia «chiaro [...] che I'idea di sinodalita scaturita dal Vati-
cano ll, nonostante I'identita del nome, & una realta ancora differente da quella concilia-
rista e da quella episcopalista del primo o del secondo millennio», e che «ogni discorso
sul concetto di sinodalita, cosi come si presenta oggi, non pud che partire dai testi e dal
contesto del concilio Vaticano Il» (FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 14-15).

Cf. ad esempio, su questi concetti, due manuali di diritto canonico cronologicamente
distanti tra loro: C. CARDIA, Il governo della Chiesa, Bologna, Il Mulino, 2002, 211ss.; C.
FANTAPPIE, Il diritto canonico nella societd postmoderna. Lezioni universitarie, Torino, G.
Giappichelli Editore, 2020, 382ss, ove I'Autore, definendo la sinodalita, pure si premura
di specificare: «almeno a stare alla tradizione canonicax; si sofferma inoltre sulle posi-
zioni di Corecco anche in Ib., Metamorfosi della sinodalita, 31ss, segnalando le critiche
ricevute da parte dei teologi.

Nei documenti del concilio Vaticano Il, come noto, non si rinviene il termine. Nel Codex
iuris canonici troviamo |'aggettivo synodalis e il sostantivo synodus. La parola compare
nella versione italiana della costituzione apostolica di FRANCESCO, Episcopalis communio
(15 settembre 2018), in AAS 110 (2018), 1364, di cui ancora manca il testo in latino.
Parla di sinodalita come «concetto astratto e plurivoco», sul cui contenuto teologi e
canonisti non sono concordi, A. BORRAS, Sinodalita ecclesiale, processi partecipativi e mo-
dalita decisionali, in A. SPADARO — C.M. GALLI (ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa,
Brescia, Queriniana, 2016, 210 (con ampi riferimenti dottrinali).

193



diffusa propensione a quella che & stata denominata, con un indovina-
to neologismo, la «"synodalisation” intégrale de I'Eglise»,' se si sfoglia
anche in modo cursorio la mole crescente della letteratura di disparata
tipologia sull'argomento, cid che se ne trae con nitore ¢ il plesso poli-
cromo di sfumature cui la parola viene piegata; sfumature tra loro anche
non lievemente divergenti, almeno prima facie — diversa, forse, potrebbe
essere |'impressione se si scavasse al di sotto dell’'epidermide —, e che,
devo ammettere, fanno rimpiangere al giurista I'accuratezza scientifica
di anteriori esposizioni dottrinali in punta di penna, e certo non solo per
eleganza stilistica: magari censurabili, ma meticolosamente ritagliate.
Carlo Fantappié si & per contro, con coraggio e lucidita, adden-
trato in questo mare magno, ha selezionato con intelligenza alcuni autori
pit emblematici, ne ha sintetizzato con mano ferma il pensiero, miran-
do ambiziosamente a disegnare la parabola evolutiva delle speculazioni
sulla sinodalita, tra teologia e diritto, negli ultimi decenni, ma altresi nel-
la storia risalente: azzardandosi addirittura a scoprirne alcuni plausibili
precedenti o comunque sintomi nella Chiesa dei primi secoli. E in effetti
il quadro che egli pennella risulta efficace, affascinante, convincente:
tale da far baluginare e via via affiorare un sentiero che, malgrado sia
talora dissestato e sdrucciolevole, pare permettere di pervenire alfine a
una sinodalita ecclesiale con lineamenti quanto meno non contrastanti,
rectius etimologicamente, non antinomici. Al termine infatti della sua di-
samina, sulla quale ovviamente non indugio rinviando alla fonte diretta,
egli mostra di apprezzare la posizione di chi ha approntato della sinoda-
lita «una nozione omnicomprensiva delle attivita compiute insieme dai
fedeli in ambito liturgico, sacramentale, organizzativo e di governo nella
Chiesa», ergentesi quindi, ontologicamente, quale «dimensione gene-
ralissima della medesima»:'¢ una conclusione, del resto, non troppo di-
stante da quella della Commissione teologica internazionale che finisce
«per estendere al massimo la sua [della sinodalita: ndr] area semantica,
fino a farla combaciare con la dinamica complessiva dell’ organizzazione
e della missione della Chiesa.[...] Il che implica che la Chiesa sia chiama-
ta, in determinate circostanze, “ad attivare I'ascolto di tutti i soggetti che
insieme formano il popolo di Dio per convergere nel discernimento del-
la verita e nel cammino della missione”»."” Peraltro il risultato raggiunto

5 A. BORRAS, “Episcopalis communio”, mérites et limites d'une réforme institutionnelle, in

Nouvelle revue théologique 141 (2019), 83.
¢ FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 47.
FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 58-59. Fantappie si riferisce a due documenti
della COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE: La sinodalitd nella vita e nella missione

194



I GERALDINA BONI, Sinodalita e attivita normativa nella Chiesa HEH

dalla dottrina non & reputato appagante da Fantappie, spingendolo a
delineare le architravi portanti dell'ulteriore e ponderoso compito de-
finitorio, sia pur costellato di intralci, che egli & persuaso si esiga impel-
lentemente in particolare dalla canonistica.

3. Eppure, pur ammirando e lodando I'impegno del collega e amico,
svolto da par suo e dunque in maniera ineccepibile, e pur esortando
alla lettura del suo libro, assai piacevole e istruttivo, da giurista positiva
— e in questa veste ovviamente mi espongo agli strali di chi non nutra le
medesime preoccupazioni — non posso non chiedermi si necesse est e
cui prodest continuare a insistere sull’enucleazione minuziosa e animata
da acribia di tale sinodalita irresistibilmente, recidivamente sfuggente.
La quale, con questa accattivante ed effervescente, ma estremamente
scivolosa consistenza, non puo che continuare ad apparire muta e vana
per il giurista che voglia accanitamente desumerne e stillarne delle nor-
me. Non addita, infatti, organi, poteri, procedure, modalita di azione,
valenza degli atti, meccanismi di partecipazione o di controllo, canali di
componimento dei dissensi e dei conflitti..." Piuttosto enuncia enfa-
ticamente un vaste programme, il quale appare, se non pretenzioso e
utopistico come la celebre e ironica locuzione potrebbe sottendere, an-
cora tutto da congegnare e allestire sul piano, prosaico e tecnico quanto
si vuole ma indispensabile, della traduzione giuridica: cioé di quel di-
ritto chiamato in causa, proprio quanto alla sinodalita, episodicamente
e quasi obtorto collo da chi ha impugnato le redini nella Chiesa dal 13
marzo 2013, eppure non obliterabile.

Non sono le mie, né vogliono essere, si badi bene, considerazioni
disfattiste e demolitrici, ovvero pervase da uno scetticismo esasperato
e cinico; al contrario, I'animus che mi ispira & plasmato da un intento co-
struttivo intimamente realista, come deve essere quello di chi coltiva il
diritto, il quale, proprio perché innervato e indissolubilmente collegato
alla realta, aspira a convenientemente confarsi alla stessa per modellarla
e pilotarla, come si anticipava, secundum iustitiam. E sempre in fedelta

della Chiesa, 2 marzo 2018, e anche Il sensus fidei nella vita della Chiesa, 10 giugno
2014.

Osserva Montini: «La sinodalita non & un cammino comune “comunque sia": ha biso-
gno di regole, magari nuove, ma di regole; di pesi e contrappesi escogitati per situa-
zioni nuove; di valutazione di pro e contra. A questa esigenza non pare, purtroppo,
corrispondere una adeguata attenzione al diritto e una adeguata attenzione del diritto»
(G.P. MONTINI, Il «<cammino sinodale» in Germania. Una nota, in Quaderni di diritto eccle-
siale 34 [2021], 218).

195



a questa vocazione sono francamente e pervicacemente convinta che
discettare ancora di sinodalita per addivenire a una definizione dei con-
tenuti della medesima capillarmente articolata e precisamente contor-
nata nel suo vigore e nei suoi limiti,'” sulla quale s'accordino armonio-
samente ed euritmicamente i contributi dei teologi e segnatamente dei
canonisti, corredata della decifrazione scrupolosa dei suoi presupposti
e delle radici nella storia nonché dei suoi riverberi multiformi,? sia im-
presa di Sisifo: oltremodo improba e faticosa, eppure, se non impos-
sibile, indirizzata all'insuccesso, nonché, soprattutto, fatalmente inutile.
Questo, perod, non comporta buttare via il bambino con I'acqua sporca:
e il bambino & qui perfettamente impersonificato proprio da quelle co-
ordinate scarne, esili, dalla consistenza intrinsecamente leggera ed ete-
rea, che Carlo Fantappié magistralmente tratteggia all'atto di distillare
il succo del suo itinerario sulla graduale «fermentazione dottrinale»?'
in ordine al ganglio de quo: con il campeggiare di un’«idea di sinodalita
che sottolinea il rapporto fraterno e comunionale di tutti i fedeli nella
comunione ecclesiale e fra i diversi ministri e stati di vita».?? Nulla di
pili, ma neppure nulla di meno: e infatti, come si appurera, non & poco.
Insomma una sinodalita “allargata” come conspiratio dinamica, vitale e
propulsiva — eviterei, come d'altronde delucida Fantappig, I'insidioso
rimando alla "democratizzazione"?—, scaturente incoercibilmente dal
battesimo,** alla missione della Chiesa, nei numerosi munera in cui que-

Cf. le tre questioni «fra le piu spinose» che Fantappié pone in apertura del suo saggio
(FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalitd, 8).

Cf. FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 10: «Storicizzare la nozione di sinodalita aiu-
ta non solo a cogliere i suoi presupposti materiali e ideologici ma a collocarla all'interno
dei modelli di Chiesa e di ordinamento canonico che si sono succeduti nel corso di due
millenni. E quindi a valutarne le implicazioni di piti larga rilevanza: in una parola significa
capirne la funzione ecclesiale e le ricadute sull'intero sistema canonico. In Ip., Punti cri-
tici del progetto di una «Chiesa sinodale, in Archivio giuridico Filippo Serafini 156 (2024),
819, 1" Autore rimarca ancora |'importanza, quanto alla sinodalita, del «problema di dar-
ne una definizione, di precisarne il significato o di fissarne il contenuto».

21 FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 24.

22 FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 48.

2 Cf. G. BoNI — A. ZANOTTI, Sul contributo del diritto canonico al dibattito riguardo la de-
mocrazia, in Archivio giuridico Filippo Serafini 148 (2016), 3-82. Si diffonde sui rischi di
ipotesi di "democratizzazione” della Chiesa sull'onda della sinodalita FANTAPPIE, Meta-
morfosi della sinodalitd, 74ss; 99ss.

Come ha poi puntualizzato lo stesso Fantappig, «il fondamento teologico della nuova si-
nodalita & sempre di tipo sacramentale, ma viene diversamente identificato dai teologi.
Secondo alcuni & da rinvenire nella celebrazione eucaristica della Chiesa locale, la quale
esprime e valorizza la relazione di interdipendenza, di partecipazione e di consenso fra

"o

I""uno”, “alcuni” e "tutti”, rispettivamente nella presidenza del vescovo, nella collabo-

20

24

196



I GERALDINA BONI, Sinodalita e attivita normativa nella Chiesa HEH

sta puo dipanarsi, dell'intero populus Dei, ognuno dispiegando i propri
carismi e attitudini.

Davvero, come evidenzia lo stesso Autore echeggiando anche al-
tri studiosi,? la sinodalita & uno “spirito”, un afflato, ovvero un habitus,
un'inclinazione - quindi, pili strutturalmente, uno stile, un metodo -, e
tale deve rimanere: senza poter e dover bramare la granitica compat-
tezza di un dogma teologicamente cesellato e cementato, e neppure
poter e dover rifrangersi nel plastico rigore di un ventaglio di compagi-
nati istituti giuridici. Rincorrere tali mete, da sempre invero perseguite
con tenacia dai cultori di quelle scienze che nell'ordinamento canonico
sono stimate come sacre, si rivela in questo caso svantaggioso se non ad-
dirittura nocivo. Un'investigazione e una teoresi sul dilemma definitorio
della sinodalita® troppo analitiche e puntigliose, condotte secondo la
morfologia e gli stilemi della ricerca scientifica “classica”, paiono oggi,
almeno in questo francescano “cambiamento d’epoca”, inesorabilmen-
te fuori tempo e contesto: e soprattutto fanno balenare incombente il
serio pericolo di dissolvere e di annientare quella sinodalita che, invece,
proprio secondo la forma che ha assunto, pud per converso assurgere,

razione degli altri ministri e nella partecipazione attiva e cosciente di tutti i fedeli. [...]
Altri teologi preferiscono radicare la dimensione sinodale nella dignita battesimale e
nella partecipazione al sacerdozio comune, privilegiando I'uguale dignita di tutti i fedeli
nella Chiesa e il dono dello Spirito Santo da cui discendono i carismi da porre al servizio
del popolo di Dio. Quest'impostazione appare piu sensibile alla prospettiva orizzon-
tale delle relazioni interne alla Chiesa e tende a sottolineare i principi dell'uguaglianza
rispetto al principio gerarchico» (C. FANTAPPIE, Antica e nuova sinodalita. Una compara-
zione, nella rivista telematica Stato, Chiese e pluralismo confessionale, www.statoechiese.
it 1[2025], 17).

Ad esempio FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 37-38. Qui I'Autore riassume le
tesi del canonista e teologo Bernard Franck: «L’essenziale della sinodalita non & tanto il
“principio” quanto lo “spirito”: essa, infatti, va vista come I'espressione privilegiata del
“vivere insieme” proprio della fraternita cristiana, che si radica nella paternita di Dio e
si esprime nella comunione dei cuori e nell'unanimita degli spiriti. Si potra ottenere cid
solamente con uno sforzo prolungato e dopo aver messo in atto I'ascolto reciproco, lo
scambio e la comunicazione, la condivisione e la solidarieta, il desiderio di conseguire
un consenso e una convinzione comunes, e conclude: «come non cogliere nelle affer-
mazioni di Franck tante anticipazioni dei caratteri attuali della nuova sinodalita?».
Fantappié resta convinto della rilevanza del problema (FANTAPPIE, Metamorfosi della
sinodalita, ad es. 85ss), ribadendo anche nelle Conclusioni: «ll limite strutturale della
nuova concezione della sinodalita [...] sembra essere la configurazione sostanzialmente
“liquida”, “progettuale” e “programmatica” in cui si & finora espressa. Di qui la necessita
che essa venga non solo definita quanto ai criteri di rappresentanza ecclesiale, ai metodi
e alle procedure consultive e deliberative (non di derivazione politico-sociologica ben-
si teologico-canonistica), ma anche delimitata nei contenuti concreti e determinata nei
suoi obiettivi di breve o medio termine» (p. 115).

25

26

197



contra spem, a rilevante elemento di sviluppo e fattore propellente del-
la vita ecclesiale, specie di quella giuridica.

Del resto, come riscontrato, il "vento” frizzante di un’assorbente
e dilagante sinodalita spira oramai in tutta la Chiesa e |'avvolge inte-
gralmente, assecondando |'input impresso con categorica perentorieta
dal pontefice argentino, cui stava molto a cuore e che nella stessa con-
fidava per una palingenetica “primavera”. Dovendo peraltro la sua evo-
cazione mantenere quell’originario sapore della “suggestione” che ad
essa & stato, a mio avviso, deliberatamente e imperiosamente impresso:
coincidente, al fondo, con la vibrante ma invincibilmente magmatica,
“omninclusiva” e “omninglobante” incitazione di papa Francesco — calo-
rosamente reiterata, seppur pit volte ricalibrata” — al «potenziamento
delle sinergie in tutti gli ambiti della missione della Chiesa»? tramite
«I"ascolto reciproco di tutte le [sue] componenti».?

4. Una suggestione, poi, che ai canonisti & parsa profilarsi con maggio-
re robustezza proprio allorquando lo stesso papa ha varato una nuova
disciplina per il Sinodo dei vescovi con una legge il cui incipit, da cui
essa prende titolo, &, come noto, Episcopalis communio.® Infatti — per
ricalcare qui gli accenti dell’articolo di un canonista prematuramente
scomparso, pubblicato non a caso sulle colonne de L’'Osservatore Roma-
no pressoché in concomitanza della promulgazione - Francesco, adot-
tando la forma fontis di una costituzione apostolica, cioé «la forma da
riservare per un corpo normativo della maggiore importanza, rivolto a
tutto il popolo di Dio e non solo a coloro che hanno una responsabilita
ministeriale o un ufficio, rispondente a una esigenza che possa consi-
derarsi proveniente dal basso, con contenuti incidenti, almeno poten-
zialmente, in tutto I'ordinamento e non solo in un suo settore specifico,
nonostante vertano solo su una istituzione concreta», avrebbe voluto

27 Come osserva FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalitd, 67: «La concezione della sinoda-

lita in papa Francesco & evoluta sensibilmente nel corso del suo pontificato. Se era evi-
dente, fin dagli inizi, la sua intenzione di assegnare maggior peso al governo collegiale>,
poi si & «indotto a ricentrare I'attivita sinodale verso una finalita pastorale e spirituales.
Cf. anche M. FaGaioLl, Sinodalita come rinnovamento ecclesiale in Papa Francesco, in
Revista di cultura teoldgica XXIX/98 (2021), 77ss.

28 Richiamo qui il noto discorso tenuto il 17 ottobre 2015 da FRANCESCO, Occasione L an-
niversariae memoriae ab inita Synodo Episcoporum, in AAS 107 (2015), 1138-1144.

% A.MobRri¢, La sinodalites nel sistema giuridico della Chiesa, in Periodica 107 (2018), 546-
547, il quale sintetizza il Magistero recente sulla sinodalita, indugiando altresi sulle con-
nessioni tra la sinodalita medesima e la consultazione.

30 FRANCESCO, Episcopalis communio, 1359-1378.

198



I GERALDINA BONI, Sinodalita e attivita normativa nella Chiesa HEH

esplicitare con fermezza che «|'obiettivo del rinnovamento normativo
non si esaurisce nell’organismo sinodale ma, attraverso di esso, include
un progresso nella sinodalita come modo costitutivo di essere Chiesa e,
pertanto, di svolgere i ministeri ecclesiali e altre responsabilita persona-
li»3' Saremmo dinanzi al levarsi, nel firmamento della Chiesa, della stella
polare dell’«interazione sinodale nel governo pastorale»*? che andreb-
be con slancio e audacia seguita e che, oltrepassando ogni barriera ma
ripudiando logiche spartitorie del potere,** dovrebbe irradiarsi e infor-
mare |'intero agire ecclesiale, dal centro — d'altronde la sinodalita spicca
nel Preambolo della costituzione apostolica Praedicate evangelium sulla
Curia romana** - alla periferia: anche e proprio, e qui arriviamo al punto
che maggiormente interessa, in riferimento all’attivita legislativa ovvero
piu latamente normativa nella sua interezza.

Parimenti qui, pero, si resta invischiati, palesemente e inevitabil-
mente, in un terreno incerto e un poco fumoso quanto alle ricadute giu-
ridiche: ma non ¢& forse proprio quest’ineffabile ed evasiva indetermi-
natezza quella che si & prefissa il romano pontefice scomparso ad aprile
di quest’anno per innescare quei famosi, imprevedibili, “processi” cui,
dalla sua intronizzazione, ha incalzato la Chiesa tutta? Siamo poi sicuri
che se anche canonisti e teologi — come in un sogno fantasioso inaspet-
tatamente avveratosi — avessero convenuto unanimi su una fisionomia
ben sagomata di sinodalita, tale titolare del potere supremo I'avrebbe
avallata e ratificata, garantendola con il suo primato? O & proprio que-
sto rigoglio stratificato e incontenibile di vaporosi fermenti sinodali il
carburante che egli prefigurava per il cattolicesimo del terzo millennio?
Che la risposta sia retorica mi sembra discenda inconfutabilmente da un
contegno, al riguardo, inflessibile del successore di Pietro venuto “dalla
fine del mondo”, il quale non ha oscillato in alcun modo su quella sinoda-
lita, invece appositamente oscillante, caldeggiata instancabilmente per

31 MJ. ARROBA CONDE, La costituzione apostolica "Episcopalis communio”. Anche la forma é

importante, in L' Osservatore Romano, 22 settembre 2018, 7.
32 Cosi].l. ARRIETA, Sinodalitd e Sinodo dei Vescovi, in lus Ecclesiae 31 (2019), 275.
3 «Una teologia del laicato, che viene portata avanti come battaglia per una quota pro-
porzionale nel governo della Chiesa, & una caricatura di sé stessa e rimane tale anche se
questo fraintendimento viene ammantato con il concetto di una direzione sinodale della
Chiesa» (J. RATZINGER, Le basi antropologiche dell’amore fraterno, in Ip., Chiesa: segno
tra i popoli. Scritti ecclesiologici e di ecumenismo [Opera omnia 8/1], G.L. MULLER [ed.],
Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2021, 100).
Cf. sul punto M. GANARIN, La riforma della Curia romana nella Costituzione Apostolica
Praedicate Evangelium di Papa Francesco. Osservazioni a una prima lettura, in Il diritto
ecclesiastico 133 (2022), 279ss.

34

199



la sua “Chiesa in uscita”. E dunque ad essa che il giurista deve volgersi,
dando prova di quel realismo di cui non pud non essere sempre copio-
samente dotato e deponendo le residue remore e perplessita. Senza
inani velleita di piegarla ai suoi schemi, univoci e rassicuranti ma, rebus
sic stantibus, inservibili, superiormente esiliati nella sterilita. E tuttavia a
sua volta piegandola, con elastica empiria, al traguardo che non si pud
fallire e nemmeno piu postergare: la restaurazione del ruolo ordinante
del diritto nella Chiesa e della funzione autentica della canonistica al
servizio della res iusta.

E infatti, come non cesso di esortare nei miei cahiers de doléance
sul contemporaneo disperante status dello ius canonicum, al fine di non
cedere allo sconforto e in un moto d'orgoglio che restituisca alla scienza
quell’esuberante munus ermeneutico che non poco influ, in passato,
sulla grandezza della Chiesa, I'appiglio alla sinodalita, proprio in quella
sembianza cosi impalpabile e un poco slabbrata che ha assunto, potreb-
be rappresentare un'ancora di salvezza.* Senza impelagarsi nelle inter-
minabili querelles sulle interrelazioni tra potestas ordinis e potestas iuri-
sdictionis, sui nessi tra Chiesa universale e Chiesa particolare ovvero su
primato e collegialita, ma anche sulla corrispondenza-divergenza tra so-
cieta gerarchica e corpo mistico, sacerdozio comune e sacerdozio mini-
steriale, laici e ordinati in sacris: tutti snodi capitali che proiettano le loro
ombre pit che laloro luce nelle diatribe sulla sinodalita quale assistenza
puramente consultiva oppure invece munita di prerogative giurisdizio-
nali e, dunque, decisionale. Ma, per converso, accontentandosi, per cosi
dire, e “sfruttando” appieno quella sinodalita un poco general-generica
cui sopra si € alluso, attingendola agli esiti del brillante tentativo di re-
ductio ad unum di Carlo Fantappié: e che d'altra parte finisce per so-
vrapporsi alle inflessioni dei documenti ecclesiali.* Principiando, pero,

3% Della «partecipazione dei fedeli laici alla formazione delle leggi nella Chiesa» quale am-

bito di operativita della sinodalita parla anche FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita,
95.

In Synod23 - Relazione di Sintesi della prima Sessione della XVI Assemblea Generale Or-
dinaria del Sinodo dei Vescovi (4-29 ottobre 2023) e risultati delle Votazioni, del resto si
legge: «La sinodalita pud intendersi come camminare dei cristiani con Cristo e verso
il Regno, insieme a tutta |'umanita; orientata alla missione, essa comporta il riunirsi in
assemblea ai diversi livelli della vita ecclesiale, I'ascolto reciproco, il dialogo, il discerni-
mento comunitario, la creazione del consenso come espressione del rendersi presente
di Cristo vivo nello Spirito e I'assunzione di una decisione in una corresponsabilita dif-
ferenziata», aggiungendo peraltro che «i termini “sinodale” e “sinodalita” richiedono un
chiarimento pil accurato dei loro livelli di significato nelle diverse culture. E emerso un
sostanziale accordo sul fatto che, con i necessari chiarimenti, la prospettiva sinodale rap-

36

200



I GERALDINA BONI, Sinodalita e attivita normativa nella Chiesa HEH

ed ecco qui la sfida cui la scienza non pud piu sottrarsi, a prospettarne
e implementarne estrinsecazioni puntuali nella prassi quotidiana della
Chiesa: le quali, a oggi, sono completamente e desolantemente assenti.

In quest’ottica la sinodalita in senso lato o informale,*” come qual-
cuno I'ha classificata, potrebbe e anzi dovrebbe quindi comportare, in
un passaggio certo iniziale eppure cruciale, anzitutto una comparteci-
pazione attiva e quanto pit larga possibile della canonistica almeno allo
stadio preliminare di incubazione dell’attivita normativa ecclesiale, dalla
quale & stata inopinatamente esclusa. Si assisterebbe cosi finalmente a
una cooperatio involvente |'intero popolo di Dio pellegrino, ognuno se-
cundum propriam condicionem et munus: i cultori della scienza giuridica,
in particolare, spendendo il proprio bagaglio di sapere, guadagnato e
capitalizzato faticosamente nei secoli, e cosi manifestando ai pastori il
loro pensiero «pro scientia, competentia et praestantia quibus pollent»
(can. 212 § 3 del Codex iuris canonici). L'appello, dunque, per una “Chie-
sa costitutivamente sinodale”, alimentata e inestinguibilmente rinverdita
da processi intensamente collaborativi tra tutti i suoi membri, non pud
lasciare impassibili e inerti i canonisti: i quali devono pertanto “cavalca-
re" il kairos sinodale del momento e riaffermare il loro protagonismo,
pur differentemente cadenzato, nella nomopoiesi.

5. Queste osservazioni rapsodiche e — mi rendo conto — approssimative,
per le quali chiedo venia rimandando ai miei scritti, sono state impulso
scatenante e motore trainante di un esperimento di sinodalita giuridi-
ca, intesa proattivamente quale spinta fattiva, che alcuni professori di
diritto canonico in Universita statali e pontificie hanno cercato di testa-
re, mirando a convertire e tradurre in pratica la portata dei suddetti
proclami: approfittando della “clausura” forzata dello strano biennio
pandemico che abbiamo alle spalle per trasformarla, paradossalmente,
in una fertile occasione, appunto, di “lavoro normativo sinodale”, e son-
dare, cosi, inusitati percorsi di consultazione proficuamente utilizzabili
nella Chiesa futura. Un progetto il quale, peraltro, se immaterialmente,
per cosi dire, & sgorgato da questa “chiamata alla sinodalita”, pit tan-

presenta il futuro della Chiesa». Sui documenti preparatori del Sinodo sulla sinodalita
cf. quanto afferma lo stesso FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 92.

Riprendo qui una definizione di BORRAS, Sinodalita ecclesiale, processi partecipativi e
modalita decisionali, 212ss, che accosta alla sinodalita formale, «secondo modi piu o
meno formalizzati e differenti livelli di istituzionalizzazione, una sinodalita informale,
«che risulta dal mutuo ascolto e dalla cooperazione dei battezzati nella missione», dif-
fondendosi poi sull'importanza e sull'autentico valore della consultazione.

37

201



gibilmente & nato proprio dalla constatazione — con cui ho esordito -
di quelle avvilenti difficolta in cui si avviluppa lo ius Ecclesiae. Difficolta,
lo ribadisco, che non sono lamentate dai canonisti per difesa elitaria e
quasi ossessione di casta, ovvero, come giustamente bacchettava papa
Francesco, per «adesione superstiziosa ad alcuni strumenti scientifici».*
Al contrario, come si conviene coralmente, disporre di una normativa
formulata inappuntabilmente quanto all’aspetto tecnico, coerente alle
altre norme dell’ordinamento, certa e dunque idoneamente promulga-
ta e pubblicata, & un diritto dei fedeli sul quale non si pud transigere:
lo impone la realta trepidante di giustizia denegata al di sotto di norme
fallaci, essendo anzitutto i christifideles a sopportare le pili penose con-
seguenze di questa drammatica situazione.

E la sostanza della res iusta che rischia di essere irreparabilmente
vulnerata da un esercizio non ponderato del potere legislativo eccle-
siale il quale, per la sua centralita, & «solitamente riservato a titolari del
potere specialmente qualificati»,** fiancheggiati, pero, nel loro arduo
discernimento anche — seppur non solo, naturalmente — da specialisti e
professionisti ferrati nella iuris prudentia e nella iuris scientia. E proprio
tale discernimento — e sappiamo quanto esso, di ascendenza ignaziana,
sia stato esaltato da Bergoglio anche con riguardo alla sinodalita —, quale
doverosa attivita previa,* che deve tornare a essere oggetto di cura
preminente perché da esso sovente dipende la giustizia della decisio
normativa, il suo volgersi al bene comune che tenga conto del reale e
della verita, ma anche la sua disponibilita orante al soffio dello Spirito
Santo.

Insomma, i canonisti, a maggior ragione in queste travagliate cir-
costanze, non possono non sentirsi direttamente e personalmente in-
terpellati a elargire il proprio aiuto al legislatore, aderendo, senza al-
cuna ritrosia, a quell’ideale, forse soffuso ed evanescente ma tonico e
corroborante, di sinodalita che papa Francesco ha voluto effondere su
tutta la Chiesa: per incarnarlo in quella fase liminare ma fondamentale

3 Cf.).M. BErGoGLIO, Nel cuore di ogni padre. Alle radici della mia spiritualita, Milano, Riz-
zoli, 2014, 107.

3 E. BAURA, Profili giuridici dell’ arte di legiferare nella Chiesa, in lus Ecclesiae 19 (2007), 15.

40 Rinvio alle acute considerazioni al riguardo di P. ERDS, Criteri di discernimento nell'atti-
vitd normativa e di governo della Chiesa, in Folia theologica et canonica 6 (2017), 66: «<E
di vitale importanza che la stessa attivita creatrice delle norme sia basata non su opzioni
arbitrarie, bensi maturate in un processo di giusto discernimento. Tale discernimento ha
per scopo che le leggi siano giuste», soffermandosi poi tale Autore sulla rilevanza della
«consultazione previa», nonché sul «rinnovamento ed allargamento della consultazione
sociale anche come forma di preparazione delle norme canoniche».

202



I GERALDINA BONI, Sinodalita e attivita normativa nella Chiesa HEH

del tragitto che porta alla prescrizione di norme giuste. Una canonistica,
pertanto, che, archiviando rivalita e antagonismi senza peraltro sbiadire
e annacquare le dissomiglianze di impostazione, del tutto “lecite” e anzi
arricchenti e stimolanti, si coalizzi unitariamente per sconfiggere quella
“crisi giuridica” che connota questi nostri tempi e si porga finalmente
in soccorso a un legislatore supremo un poco affannato: collocandosi
fiduciosamente sotto il vessillo della sinodalita.

Non indugio sul progetto cui ho appena accennato, quello di al-
lertare e far discutere la canonistica su due proposte architettate per
colmare lacune normative oggi particolarmente delicate nella Chiesa.*!
Esso ha catalizzato una straordinaria attenzione sia mediatica (si era
all'uopo confezionato un sito web che ha accumulato migliaia di accessi
da tutti i continenti), sia da parte della dottrina: oltre ad aver destato
cospicui e fecondi scambi di vedute,* il convegno nazionale del 2022
dell’ Associazione dei docenti universitari della disciplina giuridica del
fenomeno religioso, dal titolo icastico di La sinodalita nell’attivita nor-
mativa della Chiesa,® ha riunito prestigiosi teologi e canonisti, italiani e
stranieri, per confrontarsi con parresia sul punto.

Quanto al legislatore ecclesiale dell'epoca, invece, si &€ dovuto at-
testare un totale e deprimente silenzio, un disinteresse quasi smaccato.
Legislatore canonico, ma anche vaticano, che ha continuato ininterrotta-
mente a elaborare leggi zoppicanti, se non talora davvero indecenti se-
condo i binari che da tempo stigmatizzo (invero non da sola): commen-

*1 Ne ho riferito ampiamente: cf. G. BoNI, Una proposta di legge, frutto della collabora-

zione della scienza canonistica, sulla sede romana totalmente impedita e la rinuncia del
papa, nella rivista telematica Stato, Chiese e pluralismo confessionale, www.statoechiese.
it 14 (2021), 1-59; EAD., Per una collaborazione della canonistica alla produzione nor-
mativa ecclesiale: in particolare sulla Sede romana impedita e il Papa che ha rinunciato,
in V. BUONOMO — M. D'ARIENZO — O. ECHAPPE (ed.), «Lex rationis ordinatio». Studi in
onore di Patrick Valdrini, vol. 1, Cosenza, Luigi Pellegrini Editore, 2022, 271-296; EAD.,

Prospettive de iure condendo, in A. FENIELLO — M. PRIGNANO (ed.), Papa, non piti Papa.

La rinuncia pontificia nella storia e nel diritto canonico, Roma, Viella, 2022, 135-151; EAD.,

Esperimenti di “sinodalita” nella funzione normativa della Chiesa: I'iniziativa della scienza

canonistica, in L. BIANCHI — G. EISENRING — B.N. EJEH — A. STABELLINI (ed.), Fides et jus in

Ecclesia. Scritti in onore di Arturo Cattaneo, Siena, Cantagalli, 2023, 67-86.

Cf., per tutti, i contributi pubblicati nel volume B. SERRA (ed.), La rinuncia all' ufficio pe-

trino. Itinerari dottrinali a dieci anni dalla Declaratio di Benedetto XVI, Napoli, Editoriale

Scientifica, 2023.

4 Gl atti sono raccolti nel volume I. ZuANAZzI - M.C. RuscAzio - V. GiGLIoTTI (ed.), La
sinodalita nell’ attivita normativa della Chiesa. Il contributo della scienza canonistica alla
formazione di proposte di legge, Modena, Mucchi Editore, 2023, volume open access
consultabile all'indirizzo  https://mucchieditore.it/wp-content/uploads/Open-Access/
Zuanazzi-Anima-7-OA.pdf

42

203



dandole, ciog, a circoscritti cenacoli di compilatori designati dall’alto, i
quali, nell'isolamento piti assoluto e nella segretezza piu impenetrabile,
quindi nel disprezzo dell’adesione della comunita scientifica e coperti
dall’anonimato, hanno sfornato, a ritmo serrato, mostruosita giuridiche
indegne della gloriosa tradizione della scienza canonistica, addebitan-
dole sul conto del romano pontefice.

6. Per questo ha fatto un poco tremare le vene e i polsi la divulgazione
degli imponenti, davvero immani, proponimenti di riforma normativa e
codiciale enumerati nella Relazione di Sintesi della prima Sessione della
XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi del 28 ottobre
2023,* partoriti nella cornice del consesso medesimo: tali quasi da far
impallidire e comunque da emulare |'adattamento della codificazione
del 1917 alle portentose acquisizioni del Vaticano Il. Oltre alla focaliz-
zazione delle «implicazioni canonistiche della prospettiva della sinoda-
lita», si trascorre, nel suddetto documento, dal ripensamento dell’au-
torita del vescovo e della configurazione degli organismi diocesani al
«rafforzamento delle disposizioni per un esercizio piu collegiale del mi-
nistero papale», dall'inaugurazione di inediti incarichi e ministeri laicali
aloro radicali mutamenti disciplinari fino a toccare quelli specificamente
femminili, dalla communicatio in sacris ai matrimoni misti, dagli emenda-
menti della vita consacrata a quelli del ministero di sacerdoti e diaconi
(ma non si omettono neppure i rappresentanti pontifici, il consiglio dei
cardinali, le province ecclesiastiche, i concili particolari, le conferenze
episcopali, le assemblee continentali, ecc.): le modifiche preconizzate
sono davvero strabordanti, e sempre su crinali (teologicamente e) giu-
ridicamente assai scoscesi, permanentemente al cuore della riflessione
canonistica.

E sembrato percio di essere al cospetto, inconfutabilmente, di un
tornante epocale, che interrogasse a gran voce lo spirito, il modus viven-
di et operandi della comunione ecclesiale, cioé la sinodalita: non quella
“rivoluzionaria” ed “eversiva” da taluno sospirata, ma quella pit “blanda”
ma non per questo irrisoria del «camminare insieme»* in quest’ardua

Cf. Synod23 - Relazione di Sintesi della prima Sessione della XVI Assemblea Generale Or-
dinaria del Sinodo dei Veescovi (4-29 ottobre 2023) e risultati delle Votazioni.

Silegge infatti in #synod24 - Documento Finale della Seconda Sessione della XVI Assemblea
Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (2-27 ottobre 2024) «Per una Chiesa sinodale:
comunione, partecipazione, missione», 26.10.2024, consultabile online all'indirizzo https://
press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2024/10/26/0832/01659.
html, n. 28: «Nel corso del processo sinodale & maturata una convergenza sul significato

45

204



I GERALDINA BONI, Sinodalita e attivita normativa nella Chiesa HEH

gestazione, di cui, proprio qui, si potrebbe incarnare una tappa alta-
mente simbolica e una testimonianza profetica. Come sono dunque
proceduti e procedono i lavori preparatori, secondo quali scansioni e
metodologie? Chi & stato coinvolto come perito, con quale bagaglio di
cognizioni? Sono idoneamente pubblicizzate e condivise le susseguenti
redazioni delle norme al fine di giovarsi del “fiuto” dei canonisti di tutto
il pianeta per la loro migliore predisposizione e stesura? In queste fitte
conversazioni, alle obiezioni sollevate, puntellate su motivazioni ragio-
nate, si & replicato appropriatamente? C'e stato o ci sara un sondaggio
presso le Chiese particolari per testare |'eventuale accoglienza che le
disposizioni potranno ottenere nelle distinte circostanze, per accertare
cioe quella preziosa recezione che garantisce I'osservanza delle mede-
sime e che ['autorita non pud in alcun modo trascurare?* Si & presa a
modello la minuta e ramificata consultazione che accompagno la revi-
sione del Codex iuris canonici piano-benedettino o altre riuscite novelle
nella Chiesa, ove, senza ancora appellarsi ufficialmente alla sinodalita,
essa veniva perd compiutamente realizzata? Si € fatto tesoro degli stru-
menti digitali e delle piattaforme online, di cui pure anche il Sinodo sulla
sinodalita ha decantato i pregi, per accorciare le distanze della mutua
informazione e comunicazione? Insomma, come si sono effettuati i col-
loqui, i dialoghi, i dibattiti con la scienza canonistica per verificare, nella
«circolarita tra tutti, alcuni e unox, il loro consensus, il quale, forse, nelle
quaestiones iuris, € peculiarmente qualificato?

In un primo periodo s'é temuto che, purtroppo, le risposte a tali
quesiti fossero inesorabilmente e amaramente obbligate: tanto piu che

di sinodalita che sta alla base di questo Documento: la sinodalita & il camminare insieme
dei Cristiani con Cristo e verso il Regno di Dio, in unione a tutta I'umanita; orientata
alla missione, essa comporta il riunirsi in assemblea ai diversi livelli della vita ecclesia-
le, I'ascolto reciproco, il dialogo, il discernimento comunitario, il formarsi del consenso
come espressione del rendersi presente di Cristo vivo nello Spirito e I'assunzione di una
decisione in una corresponsabilita differenziata. In questa linea comprendiamo meglio
che cosa significa che la sinodalita & dimensione costitutiva della Chiesa (cf. CTl, n. 1). In
termini semplici e sintetici, si puo dire che la sinodalita &€ un cammino di rinnovamento
spirituale e di riforma strutturale per rendere la Chiesa pili partecipativa e missionaria,
per renderla cioé piu capace di camminare con ogni uomo e ogni donna irradiando la
luce di Cristo».

*  Osservain generale S. DIANICH, La sinodadlitd. | fondamenti dottrinali, in A. MELLONI (ed.),
Sinodalita. Istruzioni per I'uso, Bologna, EDB, 2021, 45, che occorre un'articolazione di
relazioni per cui le autorita ecclesiali dovranno conoscere «quale sia il giudizio della
loro comunita» e, se spetta a loro la responsabilita della decisione, dovranno «essere
consapevol[i] delle conseguenze che questa avra nella necessaria recezione da parte
della comunitax.

205



I'epilogo dell'iter pareva inizialmente - e forse troppo avventatamente
e precipitosamente — atteso gia con la seconda sessione dell’assemblea
sinodale, calendarizzata per I'ottobre 2024. D'altro canto, affidarsi uni-
camente a un'équipe di una decina di canonisti, come & in effetti trape-
lato, benché, per ipotesi, eccezionalmente esperti e pilotati in maniera
egregia, per “gestire”, in inviolabile solitudine e blindata riservatezza,
I"aggrovigliata matassa del diritto ecclesiale su tali intricatissime proble-
matiche teologico-giuridiche — diritto da applicarsi poi fin nelle propag-
gini pit remote della Chiesa e nelle sue cangianti correlazioni con i diritti
secolari (nazionali e sovranazionali) — sembrava, in tutta franchezza, piu
che illusorio, insensato e folle. Ma, soprattutto, si sarebbe finito in tal
modo per smentire clamorosamente tutto cio che si & sunteggiato in
queste poche pagine, ma che & stato ostinatamente propalato ai quat-
tro venti e in ogni frangente, su quell’approccio sinodale che dovrebbe
oggi intridere l'intera Ecclesia, sollecitando in particolare il ministero
primaziale: facendo svanire anche la flebile speranza di una sinodalita,
per quanto embrionale e annacquata, tuttavia ecclesialmente effettiva e
operante, e non solo in modo roboante - e un poco demagogicamen-
te — proclamata.

Cosi nel documento finale della seconda sessione, tenutasi dal 2
al 27 ottobre 2024, Per una Chiesa sinodale: comunione, partecipazione,
missione, tutte le urticanti questioni canoniche sopra menzionate resta-
no ancora da sviscerare, anzi se ne assommano altre, e non di tenue enti-
ta.”” Fa pero il suo ingresso* — dopo il fugace capolino in due documenti
rispettivamente del marzo* e del luglio 2024°° -, sia pur per incidens
allorquando si richiamano i Gruppi di studio intenti all'approfondimen-
to sugli «ambiti della vita e della missione della Chiesa», tutti peraltro

47 Cf. #synod24 - Documento Finale della Seconda Sessione della XVI Assemblea Generale

Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (2-27 ottobre 2024) «Per una Chiesa sinodale: comunio-
ne, partecipazione, missiones.

Va peraltro notato che al n. 134, invero trattando dei rapporti tra papa e vescovi, si as-
serisce: «Anche |'elaborazione della normativa canonica da parte di chi ne ha il compito
e I'autorita, dovrebbe avere stile sinodale e maturare come frutto di un discernimento
ecclesiale».

Cf. Documento della Segreteria Generale del Sinodo: Gruppi di studio su questio-
ni emerse nella prima sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei
Vescovi da approfondire in collaborazione con i Dicasteri della Curia romana, consulta-
bile online all'indirizzo https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubbli-
c0/2024/03/14/0212/00454.html

Cf. «Instrumentum laboris» per la Seconda Sessione della XVI Assemblea Generale Ordina-
ria del Sinodo dei Vescovi (ottobre 2024), 9.7.2024, consultabile online all'indirizzo https:/
press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2024/07/09/0560/01156.html

48

49

50

206



I GERALDINA BONI, Sinodalita e attivita normativa nella Chiesa HEH

con risvolti giuridici non eludibili, I'erezione della (in precedenza laco-
nicamente annunciata con l'altisonante attributo di «intercontinenta-
le») «Commissione canonistica attivata d'intesa con il Dicastero per i
Testi legislativi, a servizio delle innovazioni necessarie nella normativa
ecclesiastica»: una notizia gia reperibile spulciando articoli coevi di varia
tipologia, che pure la citano senza entrare in alcun modo nel dettaglio
della sua complessione e soprattutto delle sue mansioni e delle moda-
lita di assolvimento.’! E soprattutto va segnalato che & divenuta infine
scaricabile da Internet la Presentazione del rapporto della Commissione
Canonica (sic)** — 1° Congregazione generale 2 ottobre 2024 —, nella
quale vengono stringatamente elencati «gli argomenti trattati: istruzioni
e precisazioni dei temi»: assennatamente assai pill perimetrati — almeno
i primi da scandagliare «nel breve periodo»** - rispetto a quelli sopra

51 In occasione della conferenza nella Sala Stampa della Santa Sede per la presentazione

dei due documenti Come essere Chiesa sinodale in missione? Cinque prospettive da ap-
profondire teologicamente in vista della Seconda sessione e Gruppi di studio su questioni
emerse nella prima sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Ve-
scovi da approfondire in collaborazione con i Dicasteri della Curia romana, F. lannone,
prefetto del Dicastero per i testi legislativi, ha riferito della «Commissione canonica
collegata al Dicastero da lui retto, che era stata voluta da Papa Francesco ancor prima
dell’assemblea del 2023, al fine di elaborare proposte di revisione dei due Codici di
diritto canonico — latino e orientale - alla luce del cammino sinodale», ma senza fornire
ulteriori informazioni (Un grande cantiere aperto. Presentati due documenti della Segre-
teria generale, in L' Osservatore Romano, 14 marzo 2024, 8). Per altre succinte menzioni
della Commissione cf. E. GANDOLFI, Il Sinodo non ha fatto le ferie. Spigolature estive sui
molteplici percorsi di sinodalita, in Il Regno. Attualita 16 (2014), 475. Anche al convegno
svoltosi a Bologna il 7 novembre 2023 citava I'erezione di tale Commissione J.Il. ARRIETA,
Le modifiche al Codice canonico: motivazioni e prospettive, in A. TOMER (ed.), 40 anni del
Codex luris Canonici, Modena, Mucchi Editore, 2024, 74. Poi, ad esempio, dal sito dell'U-
niversidad Pontificia de Salamanca si apprende che José San José Prisco ne &€ membro
(cf. anche A. D1 BUssOLO - R. PAGLIALONGA, Discernere il consenso che fa camminare la
Chiesa, in L' Osservatore Romano, 16 ottobre 2024, 10), mentre in quello della Regione
Ecclesiastica Marche si rende noto che lo & altresi il cardinale Gianfranco Ghirlanda men-
tre Gianluca Merlini funge da segretario.

Cf. 1% Congregazione Generale 2 ottobre 2024 Presentazione del rapporto della Commis-
sione Canonica, consultabile all'indirizzo Internet https://www.synod.va/content/dam/
synod/assembly2024/workinggroups/canonical/2024_10-02_CONGREGAZIONE-1_
COMMISSIONE-CANONISTI-ITA-ORIGINALE.pdf. Si enuncia in apertura: «La Com-
missione Canonistica del Sinodo & stata costituita all'inizio della | Sessione nell’ottobre
2023 e si & incontrata pitl volte durante lo stesso periodo. Subito dopo la conclusione
si & organizzata per poter individuare le tematiche emerse nella Relazione di Sintesi. La
Commissione, composta da dieci membri, & presieduta dal Prefetto del Dicastero per
i Testi Legislativi e da un Segretario che coordina e gestisce i lavori, le relazioni e i con-
fronti tra i vari membri».

Come si riporta in 1 Congregazione Generale 2 ottobre 2024 Presentazione del rapporto
della Commissione Canonica, «la Commissione si & data una triplice scadenza in relazio-

52

53

207



snocciolati, concentrandosi su consigli e consultazione, nonché sui con-
cili particolari. Non senza soffermarsi, sia pur anche qui lapidariamente,
sul «metodo»: si apprende tuttavia con sollievo che la «Commissione
ha ricevuto con gratitudine proposte da diverse societa di diritto cano-
nico e facolta di diritto canonico. Per garantire |'interazione delle Chiese
locali con la Chiesa universale, invitera le facolta e le societa canonistiche
di tutto il mondo a presentare le loro eventuali riflessionix.

Ci si deve dunque rallegrare di tale recuperato spazio per la
scienza giuridica — forse risicato ma non banale in documenti sinodali in
cui per converso si € magnificato senza posa il ruolo dei teologi** —, non-
ché del riconquistato «mandato fiduciario» concesso a un'istituzione
curiale di recente non troppo valorizzata.*® L"auspicio & che la promessa
della Commissione di fruire del supporto dell'intera canonistica nella
preordinazione di cosi dirimenti opzioni di governo da sottoporre al
santo padre sia davvero avvertita come vincolante e sia quindi esaudita
senza troppi filtri e pregiudiziali emarginazioni:*¢ in linea con quella tan-
to propagandata «cultura della trasparenza» e soprattutto con quella
«conversione delle relazioni» all'insegna della sinodalita a cui la Chiesa
tutta si dovrebbe apprestare. Attesa I'improvvisa morte di Francesco
e la convocazione del conclave, certamente i tempi primordialmente
pronosticati, gia esageratamente esigui (giugno 2025), dovranno esse-
re, per cosi dire, ricalcolati, per consentire di concertare al meglio tale
estesa audizione. Se tuttavia cid non avvenisse e si perseverasse invece
nel rimettersi all'autoreferenzialita di una ristretta accolita, il disingan-
no sarebbe irrecuperabile, e soprattutto gli sbocchi presumibilmente

ne agli obiettivi da raggiungere: alcune problematiche affrontabili nel breve periodo
per la sessione di ottobre 2024, altre nel medio periodo dopo di essa e altre nel lungo
periodo in vista di una pil ampia e complessa revisione dei Codici».

Si sofferma sul «posto speciale [che] deve essere riconosciuto alle teologhe e ai teo-
logi» M. GRECH, segretario generale della Segreteria generale del Sinodo, Dal Concilio
al Sinodo, saluto in apertura, il 28 ottobre 2024, del congresso Dal Concilio al Sinodo.
Rilettura di un cammino di Chiesa. A sessant’anni dalla Lumen Gentium, presso la Pontifi-
cia Universita Gregoriana, consultabile online all'indirizzo https://www.synod.va/it/news/
dal-concilio-al-sinodo.html

BoONI, La recente attivita normativa ecclesiale: finis terrae per lo ius canonicum? Per una
valorizzazione del ruolo del Pontificio Consiglio per i testi legislativi, passim.

Ha osservato in generale sempre FANTAPPIE, Punti critici del progetto di una «Chiesa
sinodalex», 852-853: «Tutto il messaggio di papa Francesco va nella direzione di una
Chiesa estroversa, di una Chiesa "“in uscita”, di una Chiesa missionaria. Ma, almeno per
ora, il processo sinodale ha finito per restringersi a un’élite di fedeli, per alimentare
problematiche interne invece che esterne alla Chiesa, per costituire motivo di divisione
e di conflitto piuttosto che di unita e dialogo fra i cosiddetti progressisti, conservatori e
tradizionalisti».

54

55

56

208



I GERALDINA BONI, Sinodalita e attivita normativa nella Chiesa HEH

insoddisfacenti. Non rimanendo che augurarsi, allora, che si continui a
discorrere prolissamente e ridondantemente delle concezioni di sino-
dalita, come ora magari vacuamente ma del tutto inoffensivamente si
fa in consessi accademici e professorali: e si rimandi, per contro, I'assai
meno innocua e anzi molto perigliosa promulgazione delle norme da
parte del legislatore supremo a tempi nei quali I'«autocoscienza eccle-
siale»*’ della sinodalita sara davvero consapevole e soprattutto operati-
va. Ne va, infatti, del bonum commune dei fedeli e della Chiesa tutta: per
questo si fa accorato assegnamento su Leone X1V, il quale, affacciandosi
dalla loggia della Basilica di San Pietro il giorno della sua elezione, ha
confermato di volere una Chiesa sinodale e che, nei pochi mesi del suo
regno, ha gia profusamente comprovato la sua mite risolutezza nel gui-
dare il popolo di Dio.

57 FANTAPPIE, Metamorfosi della sinodalita, 112.

209








