
RIFORMARE
IL PENSIERO

€ 00,00

  Alessandro Clemenzia  
Editorial / Editoriale / Editorial

  	 ARTICOLI

  César Izquierdo 
Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico 

  Elia Carrai 
Fede, esperienza, ragione: per una teologia  
dell’/nell’esperienza 

  Miguel Ángel Núñez Aguilera 
Reformatio Ecclesiae, prospectiva  
y perspectiva teológica 

  Alessandro Clemenzia 
Sinodalità e riforma della Chiesa.  
Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger 

  Jean-Robert Armogathe 
De la nécessité d’une théologie de l’histoire 

  Roberto Regoli 
L’inutilità della storia della Chiesa.  
Ovvero la sua necessità 

  	 FORUM 
C. Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità.  
Dal Vaticano II a papa Francesco,  
Marcianum Press, 2023 

  Vito Impellizzeri 
La sinodalità come ricezione accrescitiva e contestuale 
del Vaticano II 

  Geraldina Boni 
Sinodalità e attività normativa nella Chiesa 

FIDEI COMMUNIO
RIFORMARE IL PENSIERO

MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA    JEAN-ROBERT ARMOGATHE   
GERALDINA BONI    ELIA CARRAI    ALESSANDRO CLEMENZIA   
VITO IMPELLIZZERI    CÉSAR IZQUIERDO    ROBERTO REGOLI   

F C
 2025 

 A
nno I / N

um
ero 2	

R
IFO

R
M

A
R

E
 IL

 P
E

N
SIE

R
O

Fidei
Communio

2025
Anno I / Numero 2

Nerbini
international

Fidei communio 2025 2 - copertina.indd   1Fidei communio 2025 2 - copertina.indd   1 15/12/25   09:3315/12/25   09:33



Fidei
Communio

2025
Anno I / Numero 2

Fidei communio 2025 2.indb   1Fidei communio 2025 2.indb   1 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Comitato scientifico: 
	 Manuel Aroztegui Esnaola (Universidad Eclesiástica San Dámaso, Ma-

drid); Notker Baumann (Theologischen Fakultät Fulda); Maria Bocci (Uni-
versità Cattolica del Sacro Cuore, Milano); Valentino Bulgarelli (Facoltà 
Teologica dell’Emilia-Romagna); Laetitia Calmeyn (Faculté Notre-Dame, 
Paris); Cecilia Costa (Università degli Studi Roma Tre); Kevin Flannery 
(Pontificia Università Gregoriana); François Jankowiak (Université Paris 
Saclay); Juan Luis Lorda Iñarra (Universidad de Navarra); Massimiliano 
Marianelli (Università degli Studi di Perugia); Javier Prades López (Uni-
versidad Eclesiástica San Dámaso, Madrid); Leonardo Rodríguez Duplá 
(Universidad de Salamanca)

Direttore: 
	 Alessandro Clemenzia (Facoltà Teologica dell’Italia Centrale, Firenze)

Comitato di direzione: 
	 Miguel Angel Nuñez Aguilera (Facultad de Teología San Isidoro de Sevi-

lla); Manuel Palma Ramírez (Facultad de Teología San Isidoro de Sevilla); 
Roberto Regoli (Pontificia Università Gregoriana, Roma); Nicola Salato 
(Pontificia Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale, Napoli)

Segretari di redazione: 
	 Elia Carrai (Facoltà Teologica dell’Italia Centrale, Firenze); Augustin 

Kalamba Mupoyi (Facultad de Teología San Isidoro de Sevilla)

Redazione: 
	 Giuliana Albano (Pontificia Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale, 

Napoli); Andrea Bozzi (Facoltà Teologica dell’Italia Centrale, Firenze); 
Daniel Escobar Portillo (Universidad Eclesiástica San Dámaso, Madrid); 
Augustin Kalamba Mupoyi (Facultad de Teología San Isidoro de Sevilla)

Responsabili delle recensioni: 
	 José Luis Cabria Ortega (Facultad de Teología del Norte de España, 

Burgos); José Manuel Martínez Guisasola (Facultad de Teología San Isi-
doro de Sevilla) 

Fidei communio 2025 2.indb   2Fidei communio 2025 2.indb   2 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



RIFORMARE
IL PENSIERO

FIDEI COMMUNIO

2025 
Anno I / Numero 2   

Nerbini
INTERNATIONAL

Fidei communio 2025 2.indb   3Fidei communio 2025 2.indb   3 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



In copertina: �Carlo Crivelli, San Gerolamo, particolare della predella del Polittico di 
San Domenico di Camerino (1482), Milano, Pinacoteca di Brera.

Le riviste e i volumi collettanei di Teologia e Scienze religiose pubblicati dalle 
Edizioni Nerbini sono disponibili sulla piattaforma online Nerbini Scaffale Aperto  
(https://www.nerbiniscaffaleaperto.it)

È possibile leggere online o scaricare gli articoli della rivista Fidei Communio all’in-
dirizzo https://www.nerbiniscaffaleaperto.it/categoria/riviste/fidei-communio/

Rivista registrata presso il Tribunale di Firenze con il n. 6193 (29 novembre 2023)

ISSN 3035-4943

Per contattare la rivista: segreteria@fideicommunio.org

Realizzazione editoriale: Prohemio editoriale srl, Firenze

© 2025 – Nerbini International 
Prohemio Editoriale srl – Firenze

e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Fidei communio 2025 2.indb   4Fidei communio 2025 2.indb   4 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



5

 SOMMARIO

editorial / editoriale / editorial    Alessandro Clemenzia

Rethinking thought	 7

Ripensare il pensiero 	 9

Repensar el pensamiento	 12

   ARTICOLI
Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico 

  César Izquierdo	 17

Fede, esperienza, ragione:  
per una teologia dell’/nell’esperienza 

  Elia Carrai	 43

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica 
  Miguel Ángel Núñez Aguilera	 75

Sinodalità e riforma della Chiesa.  
Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger 

  Alessandro Clemenzia	 107

De la nécessité d’une théologie de l’histoire 
  Jean-Robert Armogathe	 137

L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità 
  Roberto Regoli	 151

Fidei communio 2025 2.indb   5Fidei communio 2025 2.indb   5 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



6

    Sommario

   �FORUM  
C. Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità.  
Dal Vaticano II a papa Francesco, Marcianum Press, 2023 

La sinodalità come ricezione accrescitiva e contestuale  
del Vaticano II 

  Vito Impellizzeri	 177

Sinodalità e attività normativa nella Chiesa 
  Geraldina Boni	 189

Fidei communio 2025 2.indb   6Fidei communio 2025 2.indb   6 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



7FIDEI COMMUNIO      2025 / Anno I / Numero 2

EDITORIAL    EDITORIALE    EDITORIAL
Alessandro Clemenzia

RETHINKING THOUGHT
“Rethinking thought” is a concise phrase coined by Edgar Morin that 
extremely effectively expresses the urgency of today’s culture: to find a 
new horizon of understanding, capable of offering a key to interpreting 
all of reality that is as unified and truthful as possible. Faith, rather than 
an intimate existential attitude towards the unseen, promotes above all 
a new understanding of reality, not as a proposed meaning offered, but 
rather as an experience of a meaning embraced; that is why we can af-
firm, in the words of Joseph Ratzinger, that «faith is a new beginning of 
thought, given to us as a gift, which we cannot procure or substitute for 
ourselves».1 What initiates a radical change in the person (the dynamic 
of “conversion”), to the point of offering them eyes capable of interpret-
ing themselves in a new way and all of reality (subjective data), always 
and in any case has a starting point and an origin outside the individual’s 
inner self (objective data) and finds a correspondence (equally objec-
tive) in the individual. “Rethinking thought” in the light of the experience 
of faith requires adopting a perspective capable both of deepening our 
knowledge of the particular aspects of reality and of grasping “the part” 
according to a unified and meaningful understanding of its relationships 
with other singularities. In this sense, “unity” does not so much indicate 
the final or culminating moment – “the producto” – of the cognitive 
journey, but rather a path, a method of knowledge which, precisely by 
allowing itself to be guided by the urgency of a total understanding of 
reality, also manages to understand singularity itself in a meaningful way.

1	 J. Ratzinger, Natura e compito della teologia. Il teologo nella disputa contemporanea: 
storia e dogma, Milano, Jaca Book, 1993, 53-54.

Fidei communio 2025 2.indb   7Fidei communio 2025 2.indb   7 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



8

    EDITORIAL/EDITORIALE/EDITORIAL

Within the fundamental and living correlation that unites the whole 
and the part, from the depths of the experience of faith, it is also possible 
to reach a depth of intelligence that has to do with the truth of those who 
seek the meaning of reality: «a knowledge – writes Ratzinger – that does 
not refer to the functioning of something, but to the truth of our own be-
ing».2 All this places the believer before a particular awareness: the acqui-
sition of the meaning of reality, which is achieved through a unified gaze, 
is not the result of a conceptual operation on the part of the believer, 
but has to do, above all, with the acceptance of a meaning that comes to 
him from outside and which, upon reaching him, reveals his true identity. 
“Truth” is not reduced, therefore, to the acquisition of a set of pre-estab-
lished notions (the result of a mistaken understanding of objectivity), nor 
to something that the individual can achieve by their own means as a goal 
to be attained (the result of an equally mistaken understanding of subjec-
tivity), but rather represents an authentic event of meaning, which opens 
up for the person, in their individuality and relationality. The “truth” is 
not, therefore, reduced to the acquisition of a set of pre-established no-
tions (the result of a mistaken understanding of objectivity), nor to some-
thing that the individual can achieve by his own means as a goal to be 
attained (the result of an equally mistaken understanding of subjectivity), 
but rather represents an authentic event of meaning, which opens up for 
the person, in their individuality and relationality, the path to an integral 
understanding of their own existence and of the reality in which they are 
inserted and with which they maintain a constitutive relationship.

Truth, therefore, cannot coincide with a conceptual abstraction, 
the result of speculation, but rather reaches each man and woman 
from the depths of their existence, surrendering itself into their fragile 
hands, without ever allowing itself to be trapped, caged or manipulat-
ed by them. In this way, it becomes accessible to the creature through 
their daily experience, asking, precisely in this way, their interlocutor 
to always welcome it in terms of “correspondence”. That is, as Joseph 
Ratzinger summarises: «We can only recognise that with which there is 
correspondence in us».3

It is therefore a question of recovering a form of knowledge that 
takes into account both the unity of knowledge and truth, both of which 
are in deep crisis in today’s cultural landscape, dominated by particular-

2	 Ratzinger, Natura e compito della teologia, 53.
3	 J. Ratzinger, Che cosa crede la Chiesa? Una introduzione al Catechismo della Chiesa Cat-

tolica, in Quaderni – Nuova Serie del Sinodo Romano 2 (1993), 67-73, here 69 (La fede 
della Chiesa di Roma).

Fidei communio 2025 2.indb   8Fidei communio 2025 2.indb   8 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



9

ALESSANDRO CLEMENZIA, Ripensare il pensiero    

isms and the fragmentary remnants of worldviews that have not proved 
themselves equal to man or, therefore, to history. And it is precisely 
from within this necessary rethinking of thought that, within each specif-
ic discipline, we must ask ourselves whether a “reform” of the very way 
of thinking is not necessary.

But what is meant by “reform”, a term so widely used in various 
fields of knowledge that it risks losing its meaning? Does it coincide 
with simple change, in terms of a kind of progressive adaptation to the 
present, or does it instead constitute a return to something previous, 
of which only a memory remains today? And can the mere dialectic be-
tween “progress” and “regression” make comprehensible the profound 
dynamism of a reform that must be able to involve, above all, the way 
of thinking? The second issue of Fidei Communio magazine attempts to 
answer these questions. In this way, from within each discipline, a con-
crete proposal is put forward on the meaning that the term “reform” can 
take on and what reform of thought is really necessary today, or at least 
possible to carry out, in order to respond – each from their own field of 
knowledge – to the challenges of the contemporary world. 

The first part of this second issue features six essays organised as 
follows: Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico (César Iz-
quierdo); Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperien-
za (Elia Carrai); Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica 
(Miguel Ángel Núñez Aguilera); Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni 
spunti in dialogo con Joseph Ratzinger (Alessandro Clemenzia); De la né-
cessité d’une théologie de l’histoire (Jean-Robert Armogathe); L’inutilità 
della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità (Roberto Regoli).

The second part features a Forum presenting Carlo Fantappiè’s 
ecclesiological volume entitled: Metamorfosi della sinodalità. Dal Vati-
cano II a papa Francesco (Marcianum Press, 2023), which includes two 
articles by Vito Impellizzeri and Geraldina Boni.

      

RIPENSARE IL PENSIERO
“Ripensare il pensiero” è una formula sintetica di Edgar Morin che espri-
me con estrema efficacia l’urgenza della cultura odierna: rintracciare un 
nuovo orizzonte di comprensione, capace di offrire una chiave di lettura 

Fidei communio 2025 2.indb   9Fidei communio 2025 2.indb   9 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



10

    EDITORIAL/EDITORIALE/EDITORIAL

dell’intera realtà che sia il più possibile unitaria e veritiera. La fede, più 
che un intimistico atteggiamento esistenziale verso ciò che non si vede, 
propizia anzitutto una nuova intelligenza della realtà, non come propo-
sta di senso offerta, ma al contrario come esperienza di un senso accolto; 
per questo si può affermare – recuperando le parole di Joseph Ratzin-
ger – che «la fede è un nuovo inizio del pensare, di cui ci è fatto dono, e 
che noi non possiamo procurarci o surrogare da soli».4 Ciò che dà avvio 
a un cambiamento radicale della persona (dinamica di “conversione”), 
tanto da offrirle occhi capaci di interpretare in modo nuovo sé stessa e 
tutto il reale (dato soggettivo), ha sempre e comunque un punto di par-
tenza e di origine esterno all’interiorità del singolo (dato oggettivo) e 
che trova corrispondenza (altrettanto oggettiva) nel singolo. “Ripensare 
il pensiero”, alla luce dell’esperienza di fede, chiede l’assunzione di uno 
sguardo capace, tanto di addentrarsi in una conoscenza degli aspetti 
particolari del reale, quanto di poter cogliere “la parte” secondo un’u-
nitaria e significativa comprensione delle relazioni di quest’ultima con 
le altre singolarità. In questo senso, “unità” non indica tanto il momento 
finale o culminante – “il prodotto” – della traiettoria conoscitiva, quanto, 
piuttosto, una via, un metodo del conoscere che, proprio lasciandosi 
guidare dall’urgenza di una comprensione totale della realtà, riesce a 
comprendere significativamente anche la stessa singolarità. 

All’interno della fondamentale e viva correlazione che lega il tut-
to e la parte, dalle viscere dell’esperienza di fede, è anche possibile 
giungere ad una profondità di intelligenza che ha a che fare con la verità 
di chi cerca il senso del reale: «una conoscenza – scrive ancora Ratzin-
ger – che non si riferisce al funzionamento di qualcosa, ma alla verità 
del nostro essere stesso».5 Tutto ciò pone il credente di fronte ad una 
consapevolezza particolare: l’acquisizione del senso della realtà, che 
si raggiunge attraverso uno sguardo unitario, non è frutto di un’ope-
razione concettuale del credente, ma ha a che fare prima di tutto con 
l’accoglienza di un senso che gli va incontro dall’esterno e, nel raggiun-
gerlo, gli svela la sua vera identità. La “verità” così non è riducibile all’ac-
quisizione di un bagaglio di nozioni precostituite (frutto di un’errata 
comprensione dell’oggettività), né a un qualcosa che il singolo può con-
quistarsi con le proprie forze come obiettivo da raggiungere (frutto di 
un’altrettanto errata comprensione della soggettività), ma rappresenta, 

4	 J. Ratzinger, Natura e compito della teologia. Il teologo nella disputa contemporanea: 
storia e dogma, Milano, Jaca Book, 1993, 53-54.

5	 Ratzinger, Natura e compito della teologia, 53.

Fidei communio 2025 2.indb   10Fidei communio 2025 2.indb   10 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



11

ALESSANDRO CLEMENZIA, Ripensare il pensiero    

piuttosto, un vero e proprio evento di senso, con cui si dischiude per la 
persona, nella sua individualità e relazionalità, la via di una comprensio-
ne integrale della propria esistenza e della realtà in cui è inserita e con 
cui è in costitutivo rapporto. 

La verità, dunque, non può coincidere con un’astrazione concet-
tuale, frutto della speculazione, ma raggiunge ogni uomo e donna dalle 
viscere della propria esistenza, consegnandosi nelle loro fragili mani, 
senza però lasciarsi mai afferrare, ingabbiare e manipolare da esse. Essa 
si rende in tal modo accessibile alla creatura attraverso la sua esperien-
za quotidiana, chiedendo, proprio così, al suo interlocutore di essere 
accolta sempre nei termini di una “corrispondenza”. Ovvero, come sin-
tetizza Joseph Ratzinger: «Possiamo riconoscere solo ciò per cui si dà in 
noi una corrispondenza».6 

Si tratta così di recuperare una conoscenza che tenga simultanea-
mente conto tanto dell’unità del sapere, quanto della verità, entrambe 
profondamente in crisi nell’odierno scenario culturale dominato, tanto 
da particolarismi, quanto dai frammentari residui di quelle mondovisio-
ni che non si sono dimostrate né all’altezza dell’uomo né, quindi, della 
storia. Ed è proprio dal di dentro di questo necessario ripensamento 
del pensiero che, all’interno di ogni disciplina particolare, ci si può chie-
dere se non sia necessaria una “riforma” del proprio modo di pensarsi.

Ma cosa si intende con il termine “riforma”, di cui tanto si parla 
nei diversi ambiti del sapere così da rischiare di vederne sfumare il suo 
stesso significato? Coincide forse con il semplice cambiamento, nei ter-
mini di una sorta di progressivo adeguamento al presente o si configura, 
al contrario, come il ritorno a un qualcosa di precedente, di cui oggi si 
può fare solo memoria? E può efficacemente la sola dialettica tra un 
“progredire” e un “ritornare” rendere comprensibile il dinamismo pro-
fondo di una riforma che deve poter coinvolgere, anzitutto, la forma del 
pensare? È a queste domande che tenta di rispondere il secondo nu-
mero della rivista Fidei Communio. Nel prendere atto della necessità di 
avviare un ripensamento del modo di comprendere il proprio oggetto 
di indagine, gli autori, afferenti ciascuno a diverse aree disciplinari (la te-
ologia fondamentale, l’ecclesiologia e la storia della Chiesa), tentano di 
inverare, a partire da uno sguardo sulla specificità della propria area te-
matica, un ripensamento di sé stesse proprio come possibilità di “rifor-

6	 J. Ratzinger, Che cosa crede la Chiesa? Una introduzione al Catechismo della Chiesa Cat-
tolica, in Quaderni – Nuova Serie del Sinodo Romano 2 (1993), 67-73, qui 69 (La fede 
della Chiesa di Roma).

Fidei communio 2025 2.indb   11Fidei communio 2025 2.indb   11 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



12

    EDITORIAL/EDITORIALE/EDITORIAL

ma”: occasione non solo di riscoperta del proprio modo di interpretare 
l’oggetto di studio ma anche di lasciarsi orientare dall’oggetto stesso a 
riscoprire, in relazione al tempo presente, i termini più adeguati della 
sua comprensione, tanto in senso descrittivo (dimensione esplicativa) 
quanto esplorativo (dimensione euristica). Così facendo, dall’interno di 
ogni disciplina viene avanzata una proposta concreta su quale significa-
to possa assumere il lemma “riforma”, e quale riforma del pensiero oggi 
sia davvero necessaria, o almeno possibile da inverare, per rispondere 
– ciascuno da proprio ambito del sapere – alle sfide della contempora-
neità. 

La prima parte di questo secondo numero si avvale di sei saggi 
così articolati: Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico (Cé-
sar Izquierdo); Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’espe-
rienza (Elia Carrai); Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teoló-
gica (Miguel Ángel Núñez Aguilera); Sinodalità e riforma della Chiesa. 
Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger (Alessandro Clemenzia); De 
la nécessité d’une théologie de l’histoire (Jean-Robert Armogathe); L’inu-
tilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità (Roberto Regoli).

Segue poi, nella seconda parte, un Forum in cui viene presentato 
il volume ecclesiologico di Carlo Fantappiè, intitolato: Metamorfosi della 
sinodalità. Dal Vaticano II a papa Francesco (Marcianum Press, 2023), 
che vede la presenza di due articoli, di Vito Impellizzeri e di Geraldina 
Boni.

      

REPENSAR EL PENSAMIENTO
“Repensar el pensamiento” es una fórmula sintética de Edgar Morin que 
expresa con extrema eficacia la urgencia de la cultura actual: encontrar 
un nuevo horizonte de comprensión, capaz de ofrecer una clave de lec-
tura de toda la realidad que sea lo más unitaria y veraz posible. La fe, 
más que una actitud existencial íntima hacia lo que no se ve, propicia 
ante todo una nueva inteligencia de la realidad, no como una propuesta 
de sentido ofrecida, sino, por el contrario, como una experiencia de un 
sentido acogido; por eso se puede afirmar, recuperando las palabras 
de Joseph Ratzinger, que «la fe es un nuevo comienzo del pensamiento, 
que se nos ha dado como un don y que no podemos procurarnos ni 

Fidei communio 2025 2.indb   12Fidei communio 2025 2.indb   12 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



13

ALESSANDRO CLEMENZIA, Repensar el pensamiento    

sustituir por nosotros mismos».7 Lo que da inicio a un cambio radical 
en la persona (dinámica de “conversión”), hasta el punto de ofrecerle 
ojos capaces de interpretarse a sí misma de manera nueva y a toda la 
realidad (dato subjetivo), tiene siempre y en cualquier caso un punto 
de partida y un origen exterior a la misma interioridad del individuo 
(dato objetivo) y encuentra correspondencia (igualmente objetiva) en 
el individuo. “Repensar el pensamiento”, a la luz de la experiencia de fe, 
exige adoptar una mirada capaz tanto de profundizar en el conocimien-
to de los aspectos particulares de la realidad como de captar “la parte” 
según una comprensión unitaria y significativa de las relaciones de esta 
última con las demás singularidades. En este sentido, “unidad” no indica 
tanto el momento final o culminante – “el producto” – de la trayectoria 
cognitiva, sino más bien un camino, un método de conocimiento que, 
precisamente al dejarse guiar por la urgencia de una comprensión total 
de la realidad, logra comprender de manera significativa también la sin-
gularidad misma.

Dentro de la correlación fundamental y viva que une el todo y la 
parte, desde las entrañas de la experiencia de fe, también es posible 
llegar a una profundidad de inteligencia que tiene que ver con la ver-
dad de quien busca el sentido de lo real: «un conocimiento – escribe 
Ratzinger – que no se refiere al funcionamiento de algo, sino a la verdad 
de nuestro propio ser».8 Todo ello sitúa al creyente ante una conciencia 
particular: la adquisición del sentido de la realidad, que se alcanza a tra-
vés de una mirada unitaria, no es fruto de una operación conceptual del 
creyente, sino que tiene que ver, ante todo, con la acogida de un senti-
do que le llega desde fuera y que, al alcanzarlo, le revela su verdadera 
identidad. La “verdad” no se reduce, pues, a la adquisición de un bagaje 
de nociones preestablecidas (fruto de una comprensión errónea de la 
objetividad), ni a algo que el individuo puede conquistar por sus pro-
pios medios como objetivo a alcanzar (fruto de una comprensión igual-
mente errónea de la subjetividad), sino que representa, más bien, un 
auténtico acontecimiento de sentido, con el que se abre para la persona, 
en su individualidad y relacionalidad, el camino hacia una comprensión 
integral de su propia existencia y de la realidad en la que está insertada 
y con la que mantiene una relación constitutiva. 

7	 J. Ratzinger, Natura e compito della teologia. Il teologo nella disputa contemporanea: 
storia e dogma, Milano, Jaca Book, 1993, 53-54.

8	 Ratzinger, Natura e compito della teologia, 53.

Fidei communio 2025 2.indb   13Fidei communio 2025 2.indb   13 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



14

    EDITORIAL/EDITORIALE/EDITORIAL

La verdad, por lo tanto, no puede coincidir con una abstracción 
conceptual, fruto de la especulación, sino que llega a cada hombre y 
mujer desde lo más profundo de su existencia, entregándose en sus frá-
giles manos, sin dejarse nunca atrapar, enjaular ni manipular por ellas. 
De este modo, se hace accesible a la criatura a través de su experien-
cia cotidiana, pidiendo, precisamente así, a su interlocutor que la acoja 
siempre en términos de «correspondencia». Es decir, como sintetiza 
Joseph Ratzinger: «Sólo podemos reconocer aquello con lo que hay co-
rrespondencia en nosotros».9

Se trata, pues, de recuperar un conocimiento que tenga en cuen-
ta simultáneamente tanto la unidad del saber como la verdad, ambas 
profundamente en crisis en el panorama cultural actual, dominado tan-
to por particularismos como por los residuos fragmentarios de aquellas 
cosmovisiones que no han demostrado estar a la altura del hombre ni, 
por tanto, de la historia. Y es precisamente desde el interior de este ne-
cesario replanteamiento del pensamiento desde el que, dentro de cada 
disciplina concreta, cabe preguntarse si no es necesaria una “reforma” 
de la propia forma de pensar.

Pero, ¿qué se entiende por “reforma”, un término tan utilizado 
en diversos ámbitos del conocimiento que corre el riesgo de perder 
su significado? ¿Coincide acaso con el simple cambio, en términos de 
una especie de adaptación progresiva al presente, o se configura, por 
el contrario, como el retorno a algo anterior, de lo que hoy sólo queda 
el recuerdo? ¿Y puede la mera dialéctica entre “progresar” y “regresar“ 
hacer comprensible el profundo dinamismo de una reforma que debe 
poder involucrar, ante todo, la forma de pensar? El segundo número 
de la revista Fidei Communio intenta responder a estas preguntas. Al 
reconocer la necesidad de iniciar una reflexión sobre la forma de com-
prender su objeto de estudio, los autores, pertenecientes a diferentes 
áreas disciplinarias (teología fundamental, eclesiología e historia de la 
Iglesia), intentan llevar a cabo, a partir de una mirada a la especificidad 
de su área temática, una reflexión sobre aquella misma como posibili-
dad de “reforma”: una oportunidad no sólo para redescubrir su propia 
forma de interpretar el objeto de estudio, sino también para dejarse 
orientar por el propio objeto a redescubrir, en relación con el tiempo 
presente, los términos más adecuados para su comprensión, tanto en 

9	 J. Ratzinger, Che cosa crede la Chiesa? Una introduzione al Catechismo della Chiesa Cat-
tolica, in Quaderni – Nuova Serie del Sinodo Romano 2 (1993), 67-73, aquí 69 (La fede 
della Chiesa di Roma).

Fidei communio 2025 2.indb   14Fidei communio 2025 2.indb   14 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



15

ALESSANDRO CLEMENZIA, Repensar el pensamiento    

sentido descriptivo (dimensión explicativa) como exploratorio (dimen-
sión heurística). De este modo, desde el interior de cada disciplina, se 
avanza una propuesta concreta sobre el significado que puede asumir 
el término “reforma” y qué reforma del pensamiento es realmente ne-
cesaria hoy en día, o al menos posible de llevar a cabo, para responder 
– cada uno desde su propio ámbito de conocimiento – a los retos de la 
contemporaneidad. 

La primera parte de este segundo número cuenta con seis en-
sayos articulados de la siguiente manera: Los paradigmas de la razón 
en el panorama filosófico (César Izquierdo); Fede, esperienza, ragione: 
per una teologia dell’/nell’esperienza (Elia Carrai); Reformatio Ecclesiae, 
prospectiva y perspectiva teológica (Miguel Ángel Núñez Aguilera); Sino-
dalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzin-
ger (Alessandro Clemenzia); De la nécessité d’une théologie de l’histoire 
(Jean-Robert Armogathe); L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la 
sua necessità (Roberto Regoli).

A continuación, en la segunda parte, tiene lugar un foro en el que 
se presenta el volumen eclesiológico de Carlo Fantappiè, titulado: Me-
tamorfosi della sinodalità. Dal Vaticano II a papa Francesco (Marcianum 
Press, 2023), que incluye dos artículos, de Vito Impellizzeri y Geraldina 
Boni.

Fidei communio 2025 2.indb   15Fidei communio 2025 2.indb   15 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   16Fidei communio 2025 2.indb   16 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



17FIDEI COMMUNIO      2025 / Anno I / Numero 2    DOI: 10.12875/FC252001

CÉSAR IZQUIERDO
Professore ordinario emerito di Teologia fondamentale presso la Facultad de Teología, Uni-
versidad de Navarra, Pamplona, España.
cizquier@unav.es

LOS PARADIGMAS DE LA RAZÓN   
EN EL PANORAMA FILOSÓFICO

 César Izquierdo

FIDEI COMMUNIO 2025

Anno I / Numero 2 
pp. 17-41

ABSTRACT    The article presents six paradigms, interpreted as models, of reason or 
rationality: theoretical-scientific reason; vital reason, according to Ortega y Gasset; prac-
tical reason; historical rationality; open and expanded reason; and theological rationality. 
Previously, four states of reason are proposed: separate, pure, absolute, and “lazy”.

KEYWORDS    Rationality – Models of reason – Relationship between faith and reason – 
Open and expanded reason – Theology

Fidei communio 2025 2.indb   17Fidei communio 2025 2.indb   17 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   18Fidei communio 2025 2.indb   18 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



19

Contar con las claves que permiten comprender un texto es un requisi-
to del que no se puede prescindir. En este trabajo, dos observaciones 
preliminares proporcionan las claves de comprensión. 

La primera es para advertir que aquí se hace derivar la noción 
de paradigma a la de modelo. No son exactamente lo mismo porque el 
paradigma es más universal y abstracto que el modelo, pero preferimos 
hablar de modelos porque los modelos se ajustan mejor a la realidad de 
la razón, mientras que los paradigmas, si se usan en el sentido riguroso 
de Kuhn, son más apropiados para sistemas científicos globales. En todo 
caso, si los paradigmas incluyen, según Kuhn, una “matriz disciplinaria” y 
un componente sociológico,1 no es difícil observar que en los modelos 
se hallan presentes ambos, y especialmente, el segundo elemento, el 
componente sociológico. Por modelo entendemos no una forma ideal a 
priori que se realiza en lo concreto, sino un «tipo» general en el que se 

1	 Kuhn presentó los paradigmas en T.S. Kuhn, The Structure of Scientific Revolutiosns, Chi-
cago, University of Chicago Press, 1962. Quince años más tarde, Kuhn reconocía que 
las interpretaciones de la noción de paradigma se habían multiplicado (se refiere hasta 
a veintidós diferentes) de forma que la noción había dejado de ser clara. En “Second 
Thoughts on Paradigms” (en: T.S. Kuhn, The Essential Tension: Selected Studies in Scien-
tific Tradition and Change, Chicago, University of Chicago Press, 1977) expresó lo que 
entendía por paradigma y, para evitar confusiones propuso una alternativa. «A para-
digm is what the members of a scientific community, and they alone, share. Conversely, 
it is their possession of a common paradigm that constitutes a scientific community of a 
group of otherwise disparate men» (p. 294). Kuhn propone utilizar, en lugar de para-
digma «the phrase “disciplinary matrix”, “disciplinary” because it is the common posses-
sion of the practitioners of a professional discipline and “matrix” because it is composed 
of ordered elements of various sorts, each requiring further specification» (Kuhn, The 
Essential Tension, 297).

Fidei communio 2025 2.indb   19Fidei communio 2025 2.indb   19 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



20

    CÉSAR IZQUIERDO

sintetizan y esquematizan casos concretos del uso de la razón, con sus 
múltiples variantes. Los modelos, aunque no excluyen radicalmente la 
abstracción, no son, sin embargo, resultado de ella, sino más bien deri-
van de un cierto método inductivo y sociológico aplicado al tipo de que 
se trate; en este caso, a los modos como se ha concebido y presentado 
la razón a lo largo del tiempo. 

La segunda observación es para manifestar que en este artículo 
no nos interesamos por los modelos de la razón en sí mismos, sino en 
cuanto se relacionan de una forma u otra con la fe y la revelación cris-
tianas; o si se prefiere, con la racionalidad teológica. Esta relación no es 
accidental ni periférica a la misma razón, sino que le afecta de lleno en la 
medida en que, según como se relacione con la fe, el objeto propio de 
la razón se empequeñece o se agranda. A esto se refería san Juan Pablo 
II cuando afirmaba en Fides et ratio (FR): «La razón, privada de la apor-
tación de la Revelación, ha recorrido caminos secundarios que tienen el 
peligro de hacerle perder de vista su meta final».2

Se ha generalizado la adjetivación de la razón sin demasiados 
escrúpulos. A la distinción entre razón pura y razón práctica de Kant, 
le ha sucedido la razón dialéctica de Hegel, la razón histórica, la razón 
científica, la razón matemática, la razón comunicativa, la razón poética, 
la razón vital, la razón perezosa,3 la razón transcendental (Zubiri), etc. 
Tantas especificaciones de la razón son, quizás, un síntoma de que se 
ha convertido en su propio objeto: razón que razona sobre ella misma 
dando lugar a meta-discursos que ya no garantizan que se dirijan a la 
verdad, sino que apenas superan el plano metodológico. Frente a todas 
esas distinciones, aquí se propone una comprensión de la razón que es 
la que se ha mantenido durante siglos, hasta la modernidad. La razón es 
la facultad humana que se emplea en conocer la verdad de las cosas y, 
en consecuencia, aspira a llegar a la realidad. Ese principio será tildado, 
sin duda, de ingenuo porque parece no hacerse cargo de la crítica a la 
que, desde Descartes y, sobre todo, desde Kant, ha sido sometida la 
razón. Siendo conscientes de ello, en lo que sigue se afrontará esa críti-
ca, pero con el convencimiento de que ese postulado no es pre-crítico 

2	 S. Juan Pablo II, Encíclica Fides et ratio (14 settembre 1998), n. 48. Un poco más ade-
lante, añade: «Esta apertura al misterio, que le viene de la Revelación, ha sido al final 
para él la fuente de un verdadero conocimiento, que ha consentido a su razón entrar 
en el ámbito de lo infinito, recibiendo así posibilidades de compresión hasta entonces 
insospechadas» (FR 51).

3	 J. Ferrater Mora, Tipos de razón, en Diccionario Filosófico, Buenos Aires, Sudamericana, 
1964, 530.

Fidei communio 2025 2.indb   20Fidei communio 2025 2.indb   20 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



21

Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico    

sino que ha sido corroborado por la confrontación con los argumentos 
filosóficos que se le han opuesto desde diversos sistemas modernos de 
pensamiento. Esta afirmación es un postulado a partir del cual se está en 
condiciones de juzgar las diversas formas como se ha comprendido la 
razón a lo largo de los últimos siglos. 

Antes de abordar los modelos de razón, es conveniente desarro-
llar brevemente lo que puede designarse como estados de la razón. Es-
tos estados de la razón no dependen del objeto al que la propia razón 
se dirige – aunque el objeto no era ajeno a la evolución que experimen-
tó la misma razón – sino de la propia autocomprensión de la razón que 
se reconoce como tal en un determinado ejercicio y no en otro.

  1. Estados de la razón

La razón, en cuanto facultad específica de conocimiento, es distinta de 
los sentidos, de los que, por otra parte, depende. A partir de ellos, la 
razón conoce la verdad de las cosas, más allá de las sensaciones que 
aquellos ofrecen. Al ejercicio de la razón lo llamamos racionalidad, que 
es la característica del modo humano, regido por el orden de la razón, 
de conocer la verdad y de progresar en ese conocimiento. Precisamen-
te la relación con la verdad es el elemento definitivo porque existe una 
mutua relación e incluso determinación entre ellas: según como se con-
ciba la razón, se entenderá también la verdad, y viceversa. 

El tiempo del realismo clásico que no veía especiales problemas 
entre la razón y la verdad se quebró en la edad moderna con la intro-
ducción de la crítica. A partir de Descartes, la razón se convirtió en su 
propio objeto al verse la realidad sustituida por el conocimiento. De 
ese modo, la razón fue adquiriendo características distintas que dieron 
lugar a diversos estados de la razón. En el fondo, operaba la distinción/
relación entre naturaleza y espíritu que en la modernidad se ven como 
heterogéneos, sin posibilidad de integración. La razón ve su campo de 
acción en la naturaleza y tiene dificultades para referirse al espíritu.

Entre los siglos XVII y XIX, los tres estados principales de la razón 
fueron los que respondían a una razón separada, a una razón pura y a 
una razón absoluta. A ellos nos referiremos ahora, incluyendo al final un 
último estado que es la razón “perezosa”.

Descartes introdujo la separación de lo real entre res cogitans y res ex-
tensa a la que correspondía una razón también separada. La heteroge-
neidad en las facultades tenía, pues, su reflejo en la heterogeneidad de 

Fidei communio 2025 2.indb   21Fidei communio 2025 2.indb   21 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



22

    CÉSAR IZQUIERDO

la realidad. La realidad no se considera como algo continuo y unitario, 
sino que se halla estructurada en diversas naturalezas entre las cuales 
puede existir una relación de mayor o menor proximidad, pero siem-
pre de separación. En el racionalismo que arranca del filósofo francés, 
la atribución de máxima realidad corresponde a lo racional entendido 
more geometrico, como lo universal y necesario, mientras que todo lo 
que ante la razón humana no aparece como tal, es considerado como 
algo distinto, separado, con una separación que se convierte en subor-
dinación: hay realidades más “reales” que otras. Al final, se descubre 
que sólo se reconoce verdadera realidad aquello que puede ser some-
tido a medición y cálculo. Lo demás, lo que no puede ser pensado de 
esta manera, existe casi como un residuo.4

La fe, que representa lo constitutivamente irreducible a demos-
tración, entra así en el mundo de lo “no racional”. La exclusión de toda 
relación de la fe con la razón provocó reactivamente en algunos auto-
res creyentes un rechazo de la razón a la que veían como una instancia 
fundamentalmente crítica y excluyente. Esta reacción llevó a la posición 
fideísta, que es la de quienes pretenden fundar la consistencia de la fe 
sobre el hundimiento de la razón a la que no se reconoce capacidad de 
acceder a la verdad. La opción fideísta en su forma pura manifestó más 
tarde su influjo en formas de fideísmo más débiles.

Tras la racionalidad separada, advino la racionalidad pura que 
se nutre del racionalismo y del empirismo, y cuyo representante carac-
terístico es Kant. En Kant, la separación entre naturaleza y espíritu da 
lugar a una razón pura hermética que sólo se pronuncia si cuenta con 
experiencia y necesidad. Todo lo que no es susceptible de experiencia 
y concepto no pertenece a la razón pura, no puede considerarse como 
real para la razón. Entre las realidades inalcanzables para la razón están 
Dios, el alma y el mundo que son, a lo más, “ideas regulativas”, pero no 
objeto de la razón pura. Distinta de la razón pura y separada de ella está 
la razón práctica, con su dinamismo interior que regula la moralidad de 
los actos. Razón pura y razón práctica son independientes, coexisten 
con tendencias mutuamente destinadas, pero de antemano se saben 
incomunicables. Para que aparezca la fe, la razón tiene que abandonar 
su puesto;5 es decir, hay entre ellas una incompatibilidad lógica. 

4	 C. Izquierdo, Creer y saber: la autoridad de la verdad, en J. Aranguren – J.J. Borobia 
– M. Lluch (ed.), Fe y razón. Actas del I Simposio Internacional fe cristiana y cultura con-
temporánea, Pamplona, Eunsa, 1999, 330-332.

5	 Así escribe Kant en el Prefacio a la segunda edición de la Crítica de la razón pura (1787): 
«He tenido que limitar el saber para hacer sitio a la fe»; orig. alemán en I. Kant, Kritik 

Fidei communio 2025 2.indb   22Fidei communio 2025 2.indb   22 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



23

Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico    

Con Hegel, la razón conoce una nueva fase: la racionalidad ab-
soluta, que trata de recomponer la unidad de la razón por medio de 
la dialéctica. Ahora, la identidad entre pensar y ser es total, de forma 
que, según el conocido principio hegeliano, lo racional es real y lo real 
es racional. Esta identificación lleva a entender lo real como un devenir 
absoluto movido por el esquema de afirmación, negación y síntesis su-
peradora. La razón hegeliana es la del Espíritu en perpetua evolución, 
que conoce y da lugar a todo, desde lo material más insignificante has-
ta los mismos misterios cristianos de la Trinidad y la encarnación del 
Verbo, entendidos ahora no como misterios sino como el despliegue 
necesario del Espíritu absoluto. La racionalidad absoluta incluye tam-
bién la historia como un momento del proceso necesario que sigue el 
Espíritu, y viene a ser la plasmación fenoménica del mismo esquema dia-
léctico que estructura cada momento de la evolución. La historia es un 
momento del devenir necesario del Espíritu que se dirige siempre hacia 
formas más plenas de ser hasta llegar a la totalidad escatológica de sus 
realizaciones. Claro está que esta historia no es ya una realización de la 
libertad, sino la pura manifestación, esencialmente relativa a su propio 
acontecer, del devenir necesario del Espíritu. 

A la “razón perezosa” se refirió ya Platón en su diálogo Menón, 
en el que el personaje de Menón se resiste a buscar conocimiento por 
creer que es inútil, y en consecuencia renuncia al esfuerzo de indagar 
qué es la virtud. Menón inicialmente desea una respuesta fácil y definiti-
va de Sócrates, mientras que este responde con una invitación a superar 
esa inercia a través de la reminiscencia y el esfuerzo dialéctico.6

En la edad moderna ha sido Kant quien se ha referido a la razón 
“perezosa” (ignava ratio, faule Vernunft). La “razón perezosa” es la que 
considera “su investigación de la naturaleza, dondequiera que se en-
cuentre, como absolutamente completa, y la razón se va así a descansar 
como si hubiera terminado completamente su tarea».7 Un ejemplo de 
razón perezosa sería «emplear la idea de un ente supremo no de ma-
nera meramente regulativa, sino de manera constitutiva (lo que es con-

der reinen Vernunft, B-Vorrede, in Kants gesammelte Schriften, Bd. 3, Königlich Preu-
ssischen Akademie der Wissenschaften (ed.), Berlin, Reimer, 1904, 19.

6	 Platón, Menón, 80 d-e, A. Ruiz de Elvira (ed.), Madrid, Centro de Estudios Constitu-
cionales, 1994, 21.

7	 I. Kant, Crítica de la razón pura, B717: «Der erste Fehler, der daraus entspringt, daß 
man die Idee eines höchsten Wesens nicht bloß regulativ, sondern (welches der Natur 
einer Idee zuwider ist) konstitutiv braucht, ist die faule Vernunft (ignava ratio)» (I. Kant, 
Kritik der reinen Vernunft, in Kants gesammelte Schriften, Bd. 3, 454-455).

Fidei communio 2025 2.indb   23Fidei communio 2025 2.indb   23 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



24

    CÉSAR IZQUIERDO

trario a la naturaleza de una idea)».8 En consecuencia, sería un ejemplo 
de razón perezosa invocar a Dios en la ciencia en lugar de las causas 
naturales o de una explicación causal-mecánica. 

La razón perezosa abandona el dinamismo unitario de la com-
prensión teleológica de la naturaleza para recurrir directamente a cau-
sas metafísicas. De este modo renuncia a su autonomía, abandona la 
serie unitaria de causas físicas y realiza un salto ilícito al ámbito supra-
sensible. Fácilmente se desliza hacia la superstición, que no es una forma 
de fe sino un sucedáneo de ésta.9 

La renuncia al uso de la razón por desconfianza o pereza es, sin 
duda, fruto de la decadencia de la virtud y del abandono a lo sensible 
o a la inacción. Así se cae en el fanatismo, en los prejuicios, en la cre-
dulidad y en la irracionalidad. Pero, la concepción kantiana de la razón 
perezosa tiene un sentido diferente, porque es una muestra del agnos-
ticismo metafísico que no admite la incursión de la razón en cuestiones 
que no estén sujetas al dominio que se adquiere por la experiencia y 
el concepto. Curiosamente, el agnosticismo de la razón ha provocado 
una reacción opuesta dando lugar a otra forma de razón perezosa: se 
trata ahora del fideísmo teológico para el que sólo la fe en la revelación 
divina garantiza el acceso a la verdad, mientras que se debe desconfiar 
de la razón y, en consecuencia, renunciar a su uso.

  2. Modelos de razón

Tras los estados de la razón que indican la autocomprensión de la razón 
y sus reglas de actuación, examinamos ahora los modelos de razón o 
racionalidad determinados inmediatamente por su objeto propio. Hay, 
sin embargo, que añadir que, aunque los diversos modelos de racionali-
dad se definen a partir del objeto actual o posible al que se dirige, tam-
bién influyen en su configuración como racionalidad aquello que exclu-
ye o considera a un nivel distinto del racional. Lo que la razón considera 
ajeno a su naturaleza la delimita a ella desde fuera. Así sucede, de mane-
ra especial, con la revelación y la fe cristiana que, al resultar inasumibles 
para algunos de esos modelos de racionalidad, acaban determinando 

8	 I Kant, Crítica de la razón pura, B717; orig. alemán en I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, 
B-Vorrede, in Kants gesammelte Schriften, Bd. 3.

9	  Cf. P.J. Teruel, La noción de prejuicio en la obra de Immanuel Kant, en Anales del Semi-
nario de Historia de la Filosofía 30 (2013), 469.

Fidei communio 2025 2.indb   24Fidei communio 2025 2.indb   24 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



25

Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico    

aspectos de esta razón que debe ser capaz de ofrecer una alternativa a 
las respuestas que ofrece la fe, pero sin contar con ella.

  2.1. Razón teórico-científica

La racionalidad científica es la que sigue un método experimental-de-
ductivo, aplica la matematización en el mayor grado posible, formula 
hipótesis que pone a prueba y llega a una conclusión verificable o que 
supone un progreso respecto a lo anterior. Por su misma naturaleza, 
el campo de las ciencias es el del mundo observable, por tanto, aquel 
constituido por material sujeto a observación, control, dominio y trans-
formación. El método riguroso que se impone la razón científica exclu-
ye, de entrada, el principio de autoridad en el conocimiento (lo cual 
no impide que se reconozca la de los “expertos”),10 y, en cambio, se 
basa en un uso reconocido de la racionalidad, dando razones de las 
afirmaciones que hace y pidiéndolas a los demás, y sin tener principios 
ni presupuestos inamovibles. El no cumplimiento de cualquiera de estas 
condiciones sitúa fuera del ámbito racional a cualquier pretendido sa-
ber. De este modo, la delimitación de lo racional conlleva la exclusión de 
todo lo que vaya más allá de la observación y el cálculo. 

Un defensor de esta racionalidad teórico-científica es el pensa-
dor italiano ateo P. Flores d’Arcais que ha dado a conocer sus teorías en 
muchos escritos. Para nuestro propósito es de especial interés la postu-
ra que expresa en el diálogo que, sobre esta cuestión, mantuvo con el 
teólogo y cardenal A. Scola.11

«Razón y fe son mutuamente incompatibles. Aut fides aut ratio», 
afirma rotundamente Flores, aunque a continuación añade: «Natural-
mente todo depende de lo que se entienda por razón o racionalida-

10	 M.J. Frápolli, ¿De qué hablan dios y el césar? El papel de los estudios de Teología en 
la Universidad Pública, en Proyección 59 (2012), 460: «Si el debate es genuino y las 
posiciones honestas hay que buscar razones no prejuiciosas y esto significa ver qué es 
lo que los expertos entienden por ‘conocimiento’ (en cualquier teoría del conocimiento 
que se proponga con pretensión de generalidad), lo que los expertos llaman ‘verdad’ 
(en cualquier teoría de la verdad que se proponga con pretensión de generalidad), lo 
que los expertos llaman ‘racionalidad’ (en cualquier teoría de la racionalidad que se 
proponga con pretensión de generalidad) y lo que los expertos llaman ‘evidencia’ (en 
cualquier teoría de la justificación que se proponga con pretensión de generalidad)».

11	 A. Scola – P. Flores d’Arcais, ¿Dios? Ateísmo de la razón y razones de la fe, Madrid, 
PPC, 2010; cf. P. Odifreddi, Buscando la verdad. Cartas y conversaciones con Benedicto 
XVI, Bilbao, Mensajero, 2023.

Fidei communio 2025 2.indb   25Fidei communio 2025 2.indb   25 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



26

    CÉSAR IZQUIERDO

d».12 Tras excluir que esa racionalidad sea la de Hegel para quien Dios 
sería el único “objeto” digno de reflexión filosófica, el filósofo italiano 
defiende una “razón en su sentido más restringido e históricamente de-
terminado, es decir, la razón lógica-empírica-científica”. Esto supone la 
validez de las “verificaciones” científicas y el uso de las reglas lógicas en 
el desarrollo de una argumentación. «Cada uno de nosotros atribuirá 
después a la palabra «razón» también otro significado, pero la validez 
de la ciencia + lógica creo que constituye un denominador común».13

Con esta base, Flores da la vuelta a la afirmación de Sócrates de 
que “sabemos que no sabemos”, que hoy sería, afirma, una excusa para 
no afrontar la realidad, y defiende que sabemos todo: «sobre la base 
de reconstrucciones científicas extraordinariamente corroboradas ya 
hemos obtenido respuestas a las grandes preguntas metafísicas del pa-
sado: quiénes somos, de dónde venimos (y, en cierto sentido, incluso, 
qué podemos esperar)».

Sabemos cómo ha nacido el universo, cómo ha evolucionado, los infi-
nitos momentos en que podría haber evolucionado diversamente, es 
decir, el peso radical que tiene la contingencia o el azar en todo aquello 
que ha marcado la evolución del universo. La vida orgánica surgió en un 
determinado momento por azar, pero podría no haber nacido. El azar 
(es decir, mutaciones que no estaban «escritas» en ninguna parte y en 
cuyo lugar hubieran podido realizarse mutaciones muy diversas), por 
tanto, como elemento fundamental y continuo de esa evolución es el 
que, finalmente, ha hecho nacer al hombre.14

A nadie escapan las consecuencias de la afirmación “lo sabemos 
todo”. Si alguien se atreviera a decir que tiene preguntas que van más 
allá de lo que la ciencia le dice y que, por tanto, no cree saberlo todo, 
puede ser acusado inmediatamente de ignorante y atrevido por desa-
fiar el principio de que lo sabemos todo. Pero entonces, esta raciona-
lidad científica adquiere características totalitarias, al no poder admitir 
que alguien no se conforme con datos, cantidades y conexiones nece-
sarias.

Se pone así de manifiesto que el hombre tiene el derecho – y el 
deber – de no resignarse a aceptar dócilmente lo que otros le quieren 
imponer, y a tratar de conocer un ámbito diferente en el que hay que 

12	 Scola – Flores d’Arcais, ¿Dios? Ateísmo de la razón y razones de la fe, 14.
13	 Scola – Flores d’Arcais, ¿Dios? Ateísmo de la razón y razones de la fe, 15.
14	 Scola – Flores d’Arcais, ¿Dios? Ateísmo de la razón y razones de la fe, 16.

Fidei communio 2025 2.indb   26Fidei communio 2025 2.indb   26 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



27

Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico    

arriesgarse a que no todo sea dado con total claridad. En el diálogo 
con Flores d’Arcais, Angelo Scola propone al menos cinco formas di-
ferenciadas e irreductibles de racionalidad: teórico-científico (ciencia), 
teórico-especulativo (filosofía/teología), práctico-técnico (tecnología), 
práctico-moral (ética) y teórico-práctico-expresivo (poética). «Por esto 
mismo y muy oportunamente Benedicto XVI invoca continuamente el 
respeto a la “amplitud” de la razón, articulada en la pluralidad de sus 
capacidades y funciones y, por tanto, ni arbitraria ni indiferenciada, so 
pena de caer en la fragmentación del sentido».15

Los interrogantes que desafían a la ciencia muestran la necesidad 
de ir más allá, de abrirse a manifestaciones de la realidad que no se 
atienen a los fenómenos y a las conexiones necesarias. Esas preguntas 
plantean que la racionalidad humana se abra a un horizonte de realidad 
que la supera completamente, lo cual significa que para acceder a él es 
preciso renunciar a toda pretensión de dominio, y ponerse en disposi-
ción de acoger aquello por lo que preguntamos pero que no está dis-
ponible para la pura capacidad de la razón humana.16 En otras palabras, 
se plantea la necesidad de que la racionalidad se amplíe para poder 
dirigirse a su objeto propio sin reduccionismos. No es fácil, sin embargo, 
que una racionalidad científica, como la que plantea Flores, sea sensible 
a esa necesidad, sino que tratará de explicar “científicamente”, de diluir, 
la rica realidad personal.

Una explicación “científica” de la esfera interior de la persona ne-
cesariamente acaba desvalorizándola. El relieve de la existencia, de la 
persona en su originalidad y en su relacionalidad, de su afectividad y ca-
pacidad de entrega, de sus pasiones y de sus reacciones imprevisibles, 
en una palabra, su concreta e irrepetible existencia, todo en definitiva 
tiende a ser sometido a una explicación total de manera que desapa-
rece el enigma o misterio consustancial a la existencia humana. Esta ra-
zón que examina “científicamente” lo humano va adquiriendo diversas 
especificaciones que coinciden, todas ellas, en la fragmentariedad de 
su objeto y, en muchos casos, en el carácter utilitario de su ejercicio. 
Una consecuencia es que, al verse reducido el relieve personal a expli-
cación “científica”, acaba en muchos casos siendo interpretado como 
una expresión de patología individual o colectiva (para el psicoanálisis, 

15	 Scola – Flores d’Arcais, ¿Dios? Ateísmo de la razón y razones de la fe, 104-105.
16	 Cf. C. Izquierdo, La luminosa oscuridad de la fe Los misterios cristianos, Pamplona, Eunsa, 

2012, 35.

Fidei communio 2025 2.indb   27Fidei communio 2025 2.indb   27 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



28

    CÉSAR IZQUIERDO

por ejemplo), o de alienación (social o al menos sociológica: marxismo 
y capitalismo). 

La racionalidad que excluye a la fe es una racionalidad cuyo obje-
to único es lo demostrable y verificable, es decir, la racionalidad cientí-
fica caracterizada por el principio de evidencia: solo es racional lo que 
es evidente científica o matemáticamente. Por su misma naturaleza, el 
campo de las ciencias es el del mundo observable; por tanto, el material 
sujeto a observación, control, dominio y transformación. La razón va ad-
quiriendo diversas especificaciones, y se presenta como razón técnica, 
instrumental, y de otras formas, coincidentes todas ellas, en la fragmen-
tariedad de su objeto y, en muchos casos, en el carácter utilitario de su 
ejercicio. El paradigma de la racionalidad es ahora, en muchos casos, la 
inteligencia artificial, la robotización. Pero el hombre mantiene irreme-
diablemente viva su resistencia a ser objeto solamente del pensamiento 
cuantitativo; no admite ser considerado ni como un robot ni como un 
simple algoritmo.

Lo opuesto a una racionalidad que excluye a la fe es una fe que 
excluye a la racionalidad. Aunque no lo parezca, también esta postura 
fideísta es una forma de racionalidad. Como se ha observado anterior-
mente, el rechazo de la racionalidad de la fe por parte del fideísmo sería 
un caso análogo a la razón perezosa de Kant. Al tener en la fe la respues-
ta última a la pregunta por la verdad, no tiene sentido seguir contando 
con la razón.

  2.2. Razón vital de Ortega y Gasset

Tras un periodo kantiano, Ortega observó que la razón pura permitía el 
avance de las ciencias naturales, pero no hacía lo mismo con las ciencias 
humanas. Quiso superar el problema haciendo «tanto una reforma del 
concepto de razón como un proceso de autentificación de la vida».17 
Llegó así a observar que no existe un “yo” separado del mundo real, 
sino una interrelación del hombre con la realidad. La prioridad no es 
del yo ni de las cosas, sino de la vida, del “yo” con las cosas. Así llegó a 
un modo distinto de concebir la razón como razón vital (raciovitalismo). 
Esta razón se mueve en lo singular, en lo concreto, y se distingue de la 
razón abstracta por estar dirigida hacia la acción inteligente teniendo en 

17	 P. Cerezo Galán, José Ortega y Gasset y la razón práctica, Madrid, Biblioteca Nueva, 
2011, 181.

Fidei communio 2025 2.indb   28Fidei communio 2025 2.indb   28 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



29

Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico    

cuenta las metas vitales, es decir, la problematicidad y los objetivos del 
hombre real instalado en la existencia.18

La razón vital se plantea a la luz de las etapas anteriores de la 
razón. Estas etapas son la razón formal, la razón matemática, la razón 
física o material y la razón histórica. Cada etapa es una ampliación de la 
razón tal como la entiende la etapa anterior. La razón matemática, por 
ejemplo, que supone la lógica formal pura, no es más que una especie o 
forma de la razón y de ninguna manera se la puede considerar como la 
forma más excelsa de razón. A su vez la razón física supone la matemáti-
ca y la lógica, y tampoco ella es la razón. La razón histórica por su parte 
supone a las anteriores. La razón vital viene después de todas las formas 
de razón anteriormente enumeradas, y las supera a todas. Hay una ex-
cepción con la razón histórica que, desde otro punto de vista, tiene a la 
razón vital como fundamento.19

Ortega afirma, frente al escepticismo, la fe en la verdad como un 
hecho radical de la vida humana; y a la vez, que la verdad ha de estar 
de acuerdo con las exigencias y necesidades de la vida. La razón vital, 
que no es, propiamente, una razón entre otras sino más bien «la vida 
misma en su función de comprender, de dar razón, instrumentum red-
dendi rationem»,20 es la que puede abarcar mejor toda la realidad, sin 
reduccionismos. Es la que permite orientarse, «saber a qué atenerse».21 

La razón vital de Ortega ha suscitado reacciones opuestas. Julián 
Marías ve en ella una «razón rigurosa, capaz de aprehender la realidad 
temporal de la vida. La razón vital es ratio, logos, riguroso concepto», 
ajena totalmente a todo irracionalismo.22 Otros autores se han manifes-
tado radicalmente críticos, no siempre con argumentos sólidos.23 Para 
Ortúzar, la pretendida síntesis entre realismo y racionalismo no logra 
superar la inmanencia de la razón que se ve reducida a la estimativa o 

18	 M. Castro Turbiano, Ortega y Gasset y el tema de la razón, en Revista Cubana de Filo-
sofía 4 (1956), 74. Accesible en: https://www.filosofia.org/hem/dep/rcf/n13p072.htm.

19	 Castro Turbiano, Ortega y Gasset y el tema de la razón, 84.
20	 J. Marías, Ortega, II. Las trayectorias, Madrid, Alianza, 1983, 212.
21	 «Yo necesito saber a qué atenerme con respecto a las cosas de mi circunstancia. Este es 

el sentido verdadero, originario del saber: saber yo a qué atenerme. El ser de las cosas 
consistiría, según esto, en la fórmula de mi atenimiento con respecto a ellas» (J. Orte-
ga y Gasset, En torno a Galileo, en Obras completas, V, Madrid, Revista de Occidente, 
1970, 85). 

22	 J. Marías, Historia de la filosofía, Madrid, Alianza, 2008, 407.
23	 Cf. J. Marías, Ortega y tres antípodas. Un ejemplo de intriga intelectual, Buenos Aires, 

Revista de Occidente, 1950; en el que el autor responde a lo que considera críticas a 
Ortega fundadas en manipulaciones de sus textos, por parte de algunos autores, sobre 
todo de la Compañía de Jesús (Marías, Ortega y tres antípodas, 14).

Fidei communio 2025 2.indb   29Fidei communio 2025 2.indb   29 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



30

    CÉSAR IZQUIERDO

cogitativa y sigue anclada en una filosofía del sujeto. Este autor ve, asi-
mismo, en el pensamiento de Ortega una forma “algodonada” de ateís-
mo, aunque el fundamento para esta acusación es muy débil.24 

  2.3. Razón práctica

La racionalidad, tal como la hemos considerado hasta ahora, se ocupa 
del conocimiento de las cosas, del cómo son y cómo las ideas que las re-
presentan se relacionan entre ellas. Pero el hombre no solo conoce, sino 
que también actúa y la razón tiene mucho que ver con el modo como 
el hombre actúa. Ahora entran en juego otras nociones distintas de la 
verdad, necesidad y conocimiento intelectual. Hay que contar con las 
nociones de bien, finalidad, deber, moralidad, etc. Todo ello constituye 
el objeto de la razón práctica que se interesa por cómo se ha de actuar 
rectamente y, por lo mismo, del razonamiento moral o práctico.

Ahora bien, ¿la razón práctica es verdaderamente una forma de 
racionalidad, o es algo separado o ajeno a la razón especulativa o cien-
tífica? Las respuestas sólo pueden ser dos: afirmativa, en el sentido de 
que está en juego la única razón del hombre o negativa, porque se con-
sidera que es un ámbito distinto de la razón estrictamente considerada. 
En el segundo caso, se abren otras posibilidades de lo que llamamos 
moralidad de los actos humanos, desde la posición de quienes niegan la 
dimensión moral de la acción hasta quienes la reducen a sentimientos o 
a resultados prácticos.

Hablar de la razón práctica remite a Kant y su Crítica de la razón 
práctica. Pero la razón práctica no es algo que se haya analizado por 
primera vez por el regiomontano, sino que tiene una historia de siglos. 
Aparece en santo Tomás de Aquino y antes aún en Aristóteles. La pri-
mera diferencia en el modo de entender la razón práctica por santo To-
más y por Kant está en que para el primero la razón práctica responde 

24	 Ortúzar cita, a este respecto, lo afirmado en J. Ortega y Gasset, Introducción a una 
edición de sus obras, en Obras completas, VI, Madrid, Revista de Occidente, 1983, 348; 
«Cuando nos hacemos la ilusión de que pensamos o queremos algo sub specie aeterni-
tatis, nos la hacemos por necesidad circunstancial. La idea de eternidad, del ser incon-
dicionado, ubicuo, brota en el hombre porque ha menester de ella como contraposto 
salvador a su ineludible circunstancialidad» (M. Ortúzar, La «razón vital» de José Or-
tega y la razón natural, en Salmanticensis 3 [1956], 239). Sobre la presencia de Dios en 
la obra de Ortega, cf. J. Marías, Acerca de Ortega, Madrid, Revista de Occidente, 1971, 
116-117.

Fidei communio 2025 2.indb   30Fidei communio 2025 2.indb   30 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



31

Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico    

a la única razón que tenemos, que puede ser especulativa o práctica.25 
En Kant, en cambio, la razón práctica formula autónomamente sus prin-
cipios, sin depender de la razón pura con la que, en último término, no 
se puede unir. En santo Tomás, la razón práctica formula principios de 
acción «secundum rationem»,26 mientras que en Kant la razón práctica 
es autónoma.

Lo propio de la razón práctica es ordenar la acción para que al-
cance su finalidad propia.27 «La razón ha de poner orden en todos los 
asuntos que atañen al hombre. Y en este sentido caen bajo la ley de 
la razón todas las cosas que son susceptibles de una ordenación racio-
nal».28 El “entendimiento práctico, afirma santo Tomás, ordena lo apre-
hendido a la acción”, y la voluntad tiende a su objeto según el orden de 
la razón. Este orden de la razón se descubre a partir de la experiencia de 
la finalidad de las inclinaciones naturales del hombre. 

Por otra parte, como el bien tiene razón de fin, y el mal, de lo contrario, 
síguese que todo aquello a lo que el hombre se siente naturalmente in-
clinado lo aprehende la razón como bueno y, por ende, como algo que 
debe ser procurado, mientras que su contrario lo aprehende como mal 
y como vitando. De aquí que el orden de los preceptos de la ley natural 
sea correlativo al orden de las inclinaciones naturales. Y así encontra-
mos, ante todo, en el hombre una inclinación que le es común con todas 
las sustancias, consistente en que toda sustancia tiende por naturaleza a 
conservar su propio ser.29

Es propio de la razón moral gobernar la acción para que alcance 
su fin propio. Para ello, da reglas que dimanan de la razón. De esa ma-
nera, la acción buena se relaciona con el bien que se manifiesta como 

25	 Tomas de Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 91, a. 3, ad 3: «Ratio practica est circa 
operabilia, quae sunt singularia et contingentia, non autem circa necessaria, sicut ratio 
speculativa»; I-II, q. 74, a. 7: «Ratio speculativa iudicat et sententiat de rebus intelligi-
bilibus, ita ratio practica iudicat et sententiat de agendis»; I, q. 79, a. 12: «Sicut ratio 
speculativa ratiocinatur de speculativis, ita ratio practica ratiocinatur de operabilibus».,

26	 Tomas de Aquino, Contra Gentiles, lib. 3, cap. 107, n. 7: «Bonum autem voluntatis est 
in eo quod sequitur intellectum: sicut in nobis bonum est quod est secundum rationem, 
quod autem est praeter hoc, malum est». Summa Theologiae I-II, q. 18, a. 5 co. «Bonum 
hominis est secundum rationem esse, malum autem quod est praeter rationem». 

27	 S. Tomas de Aquino, In Sent. III, d. 33, q. 1, a. 1 qc. 2 co: «Sicut speculativa ratio dicitur 
esse recta secundum quod se conformiter ad prima principia habet; ita etiam ratio prac-
tica dicitur recta ratio secundum quod se habet conformiter ad rectos fines».

28	 Tomas de Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 94, a. 2, ad 3.
29	 Tomas de Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 94, a. 2.

Fidei communio 2025 2.indb   31Fidei communio 2025 2.indb   31 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



32

    CÉSAR IZQUIERDO

objeto y como fin de la acción. Esto cambia cuando ambos conceptos – 
objeto y fin – dejan de tener en la modernidad el mismo significado que 
le había sido dado anteriormente. Ya en Hume se dio una propuesta 
moral que subvertía todo lo formulado por la razón práctica. El filósofo 
inglés redujo la razón a “razón auxiliar” que no se ocupa de objetos y de 
fines de la acción, sino que simplemente busca los medios para los fines 
que son sólo las inclinaciones del sujeto, sin preceptuar moralmente los 
medios o fines. Negó, en consecuencia, la función práctico-preceptiva 
de la razón en relación con la moralidad de las acciones.30

Por su parte, Kant busca un suelo firme, distinto de la razón pura, 
para construir el edificio moral. Los postulados, el imperativo categó-
rico y demás categorías morales son la base para levantar un sistema 
moral que, finalmente, no puede remitirse a algo distinto de la autono-
mía del sujeto. La razón práctica kantiana es una construcción poderosa, 
pero con un fundamento débil porque no está arraigada en lo real, y no 
puede, en consecuencia, aspirar a fundamentar una moral para todos.

La evolución de la misma concepción de la razón en la moder-
nidad llevó paulatinamente a des-objetivizar y des-finalizar la acción, 
como consecuencia de los nuevos paradigmas de la razón científica. 
«Mientras que antiguamente se concedía prioridad al objeto, y se asu-
mía que éste había de proporcionar las claves para el método, en la 
modernidad se invierte el proceso: se confía al método la certeza del 
conocimiento, al tiempo que se opera un reduccionismo por el cual el 
método de la matemática o de la física pasan a constituir el paradigma 
del conocimiento científico».31 Desaparece la teleología de las ciencias, 
y el telos de la acción se interpreta en clave subjetiva.

Consecuencia de ese proceso es que la razón práctica va derivan-
do progresivamente a razón técnica, instrumental o calculadora. Al no 
reconocerse un bien ni un fin objetivos sólo queda una cierta reflexión 
moral basada en sentimientos, cálculo de efectos o, finalmente, redu-
cida a una identificación con el principio de legalidad fundado en el 
consenso. Así se ha llegado a la llamada ética civil que supone, de hecho, 
la derivación de la razón práctica a una razón “política” cuyo núcleo es 
la búsqueda del consenso.

30	 M. Elton, Dos versiones de razón práctica: Hume y Tomás de Aquino, en Huma-
nidades: revista de la Universidad de Montevideo 14 (2023), 255-275: https://doi.
org/10.25185/14.11.

31	 A.M. González, Moral, Filosofía Moral y Metafísica en Santo Tomás de Aquino, en Pensa-
miento 56 (2000), 439.

Fidei communio 2025 2.indb   32Fidei communio 2025 2.indb   32 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



33

Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico    

  2.4. Racionalidad histórica

Aplicar la razón al acontecer histórico puede parecer una pretensión 
carente de toda base, dado que la razón se alimenta, sobre todo, de lo 
estable, de lo necesario y universal, y la historia está, por el contrario, 
constituida por hechos contingentes que nacen de la libertad humana. 
«Una sola demostración me afecta más que cincuenta hechos… Estoy 
más seguro de mi juicio que de mis ojos», escribió Diderot32 que no era 
consciente de que también la razón está presente en los hechos, aun-
que no, ciertamente, la razón matemática. De la libertad se ocupa tam-
bién la razón práctica, pero lo hace presentándole principios de acción 
que la preceden y regulan. En la historia, en cambio, la libertad humana 
se halla en el origen de hechos que responden a la indeterminación de 
la misma libertad. ¿Existe en la historia una lógica, tiene una estructura 
comprensible, se puede descubrir en ella alguna finalidad?

La razón especulativa puede aplicar sus principios a la historia, 
aunque el resultado alcanzado será muy elemental. Los principios de 
identidad, de causalidad, de razón suficiente, y otros, rigen también en 
la sucesión de los hechos históricos, pero con ello simplemente se com-
prueba que la historia no puede ser el puro y absoluto caos.

Aplicar la razón a la historia exige conformar y relacionar los he-
chos en ella acaecidos en unidades superiores, como épocas, edades o 
desarrollos históricos particulares en torno a una cuestión determinada 
que los aglutina. Entonces, se puede descubrir que, aunque los hechos 
particulares son cambiantes, la relación entre ellos permanece, y a partir 
de ella es posible encontrar finalidad y lógica en el discurrir de la histo-
ria. Eso no permite, sin duda, establecer relaciones necesarias entre los 
hechos, pero sí, en cambio, probabilidad y predictibilidad. 

Hegel, Marx y Comte han formulado sus respectivas visiones de 
la racionalidad histórica. Hegel entendió la historia como un momento 
necesario de la evolución del Espíritu que, al encarnarse en el tiempo, 
es Espíritu fuera de sí que se manifiesta como naturaleza y acontecer. 
El sentido de la historia es el de ser un momento en esa evolución del 
Espíritu que culmina en el Estado racional. La historia termina cuando lo 
hace el proceso dialéctico que estructura los grandes movimientos que 
la conforman. El fin de la historia supone el regreso del Espíritu a sí mis-
mo hasta llegar al Espíritu absoluto. Ese proceso está regido por la ne-

32	 D. Diderot, Pensamientos filosóficos: el combate por la libertad, Barcelona, Proteus, 
2012, 85-86.

Fidei communio 2025 2.indb   33Fidei communio 2025 2.indb   33 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



34

    CÉSAR IZQUIERDO

cesidad, de forma que, a pesar de que los hechos particulares puedan 
parecer libres, en realidad responden a la lógica absoluta de dialéctica 
del Espíritu. 

K. Marx, por su parte, propuso un “hegelianismo al revés” al adap-
tar la dialéctica de Hegel a un materialismo, primero dialéctico y pos-
teriormente histórico. Los cambios históricos, piensa Marx, se deben 
principalmente a la lucha de clases que aspira a lograr la mutación de 
la economía, que es la estructura radical, de capitalista a comunista. Los 
hechos históricos no son caóticos, sino que responden a leyes de desa-
rrollo material y social, impulsadas por las condiciones económicas y la 
lucha entre clases. De este modo, la racionalidad histórica que propone 
Marx es la que conduce a la emancipación de la clase trabajadora.

Comte, finalmente, creía que el estudio científico de la historia 
podría revelar patrones y leyes similares a los de las ciencias naturales. 
Sobre esta base, planteó un desarrollo de la historia que necesariamen-
te seguía un progreso. Los tres estados de la historia se entendían según 
un avance lineal. Al estado religioso o teológico de los primitivos, carac-
terizado por la fantasía, le siguió el estado filosófico o metafísico, en el 
que predomina la especulación; finalmente se llega al estado definitivo 
que es el positivo caracterizado por la objetividad científica. De esta 
forma, pensaba que era posible predecir el curso de los eventos histó-
ricos en el sentido de un “progreso” de la humanidad hacia sociedades 
más avanzadas y racionales.

Estos planteamientos han sido criticados, entre otros, por M. Fou-
cault que descarta la idea de progreso racional y acumulativo de la his-
toria,33 la cual sería más bien como un campo de fuerzas en constante 
disputa, donde el ejercicio del poder, con sus discursos y mecanismos, 
determina en gran medida la configuración del conocimiento y de las 
instituciones humanas. La historia no es unitaria, sino que presenta una 
serie de cambios discontinuos que carecen de una dirección o propósi-
to final predeterminado.

En una dirección totalmente opuesta se sitúa la racionalidad his-
tórica que interpreta teleológicamente la historia en la que encuentra 
una dirección hacia metas intrahistóricas que no excluyen una meta 
definitiva. Así se han formulado diversas filosofías de la historia como 
las ya apuntadas anteriormente (Hegel, Marx, Comte). La racionalidad 
histórica, que opera como el motor de la filosofía de la historia, trata de 
hallar la lógica o estructura racional que pueda ser analizada y explicada. 

33	 Cf. M. Foucault, La arqueología del saber, México D.F., Siglo XXI, 1970, 3-29. 

Fidei communio 2025 2.indb   34Fidei communio 2025 2.indb   34 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



35

Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico    

Explora cómo entendemos, interpretamos y damos sentido a los even-
tos históricos, y se centra en descubrir el propósito o lógica subyacente 
en el desarrollo histórico de la humanidad. Excluye en consecuencia que 
la historia se componga de eventos caóticos y contingentes sin un pro-
pósito claro. 

Cabe, finalmente, otro ejercicio de la racionalidad histórica, y 
es cuando se busca, detrás de los hechos contingentes, no sólo una 
lógica interna sino un designio superior que conduce la historia a un 
estadio final escatológico. Es la razón histórica iluminada por la reve-
lación cristiana que presenta la historia como un plan de salvación del 
mundo y de la humanidad. La sucesión de acontecimientos históricos 
no ocurre al azar, sino que forma parte de un plan divino. En esta con-
cepción, la historia tiene un propósito y una dirección guiados por 
Dios, y los acontecimientos del mundo son vistos como revelaciones 
de ese propósito. La historia se desarrollaría en dos fases: como pre-
paración hasta llegar al punto más elevado, que es el acontecimiento 
de Cristo, y como realización del plan salvador de Cristo hasta llegar a 
la escatología. 

  2.5. Razón abierta y ampliada

En la encíclica Fides et ratio (1998), de san Juan Pablo II, se habla de «la 
razón abierta a lo absoluto» (n. 41). El Papa afirma que la fe ha estimu-
lado a «la razón a permanecer abierta» a la revelación de Dios. «Esto 
– continúa – ha sido una ventaja indudable para la filosofía, que así ha 
visto abrirse nuevos horizontes de significados inéditos que la razón 
está llamada a estudiar» (n. 101). La razón abierta supera la clausura 
en la que ha quedado una razón que pretende atenerse a lo que ella 
puede alcanzar exclusivamente con el método empírico-matemático, 
“cerrándose” de ese modo a la realidad que va más allá de lo sensible y 
necesario. Otros autores han llamado razón ampliada a la razón abierta. 
En ambos casos se trata de la razón que no queda limitada a lo sensible y 
necesario o que sólo acepta el método que permita llegar a la evidencia 
de lo empíricamente verificable. 

El paladín de la razón abierta o ampliada es Josef Ratzinger/Be-
nedicto XVI. Su propuesta viene a continuación de una fuerte crítica a 
la deriva actual de la razón científica o instrumental que, por los límites 
que se ha impuesto, es una razón estrecha o cerrada. Es necesario elegir 
«entre estos dos tipos de razón: una razón abierta a la trascendencia o 
una razón encerrada en la inmanencia. Estamos ante un aut, aut decisi-

Fidei communio 2025 2.indb   35Fidei communio 2025 2.indb   35 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



36

    CÉSAR IZQUIERDO

vo».34 Benedicto XVI observó que la cultura moderna ha reducido la 
razón a lo cuantificable, a lo que se puede comprobar y analizar desde 
un punto de vista empírico. Esta razón instrumental o técnica, ha sido 
fundamental para el avance de la ciencia y la tecnología, pero es incapaz 
de responder a las preguntas que, al final, interesan más a las personas, 
como, por ejemplo, la pregunta por el sentido de la vida, por el origen 
y destino del ser humano, por la razón última en que se apoya la ética, 
etc. «La racionalidad del quehacer técnico centrada sólo en sí misma se 
revela como irracional, porque comporta un rechazo firme del sentido 
y del valor».35

El camino por el que la razón moderna ha llegado a hacerse tan 
angosta o cerrarse ha sido el resultado de una cuádruple reducción:36 
reducción epistemológica porque pone el paradigma de la razón en 
el conocimiento científico; reducción metafísica ya que, al considerar 
lo fenoménico como la única dimensión de lo real, “amputa” – la ex-
presión razón amputada es de Ratzinger – la metafísica y la teología; 
reducción científica, en cuanto el conocimiento científico se limita a lo 
que es objeto de experimentación y de matematización; finalmente, 
reducción antropológica ya que, como consecuencia de lo anterior, el 
hombre es reducido a lo que es objeto de ciencia, dejando fuera las 
dimensiones más específicamente humanas que tienen que ver con 
cuestiones fundamentales como, entre otras, el sentido de la vida, la 
ética y la espiritualidad. La consecuencia social del imperio de esta 
razón en la sociedad es lo que Benedicto ha llamado «dictadura del 
relativismo»,37 el cual, conduce casi necesariamente al nihilismo, pre-
sente hoy en muchas manifestaciones culturales, políticas, sociales, ar-
tísticas, etc.

Para hacer frente a esa razón estrecha, la razón ampliada que pro-
pone Benedicto XVI quiere recuperar los diversos ámbitos de conoci-
miento y de experiencia de manera que pueda abrirse el espacio para 
la ética, la metafísica, la fe, el arte y otras manifestaciones estrictamente 
humanas, irreductibles a un puro conocimiento científico. Un resultado 

34	 Benedicto XVI, Encíclica Caritas in veritate (29 giugno 2009), n. 74.
35	 Benedicto XVI, Caritas in veritate, n. 74.
36	 M. Cantos Aparicio, Razón abierta. La idea de universidad en J. Ratzinger/Benedicto 

XVI, Madrid, BAC, 2015, 57; J.M. Carabante, Joseph Ratzinger. El Papa de la razón, una 
introducción al pensamiento de Benedicto XVI, Córdoba, Almuzara, 2024, 87-89.

37	 J. Ratzinger, Homilía en la Misa “pro eligendo Pontifice”, 18 aprile 2005: «Se va constitu-
yendo una dictadura del relativismo que no reconoce nada como definitivo y que deja 
como última medida sólo el propio yo y sus antojos». 

Fidei communio 2025 2.indb   36Fidei communio 2025 2.indb   36 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



37

Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico    

positivo de esa razón ampliada será el diálogo entre fe y razón. Un texto 
del Papa sintetiza esta propuesta:

Existe una correspondencia profunda entre nuestra razón subjetiva y 
la razón objetiva de la naturaleza. Así resulta inevitable preguntarse si 
no debe existir una única inteligencia originaria, que sea la fuente co-
mún de una y de otra. De este modo, precisamente la reflexión sobre 
el desarrollo de las ciencias nos remite al Logos creador. Cambia radi-
calmente la tendencia a dar primacía a lo irracional, a la casualidad y a 
la necesidad, a reconducir a lo irracional también nuestra inteligencia y 
nuestra libertad.
Sobre estas bases resulta de nuevo posible ensanchar los espacios de 
nuestra racionalidad, volver a abrirla a las grandes cuestiones de la ver-
dad y del bien, conjugar entre sí la teología, la filosofía y las ciencias, res-
petando plenamente sus métodos propios y su recíproca autonomía, 
pero siendo también conscientes de su unidad intrínseca.38

De la Razón – de Dios – que es al mismo tiempo Amor, viene el 
mundo que, por ello, está lleno de logos. Hay una racionalidad de la na-
turaleza y hay una racionalidad del espíritu, y ambas coinciden en la uni-
dad de la persona que conoce no sólo a través de la razón sino también 
del corazón, por usar una expresión de raíz pascaliana, el corazón en el 
que confluyen todas las facultades que son propias del hombre. De esa 
unidad profunda proceden las palabras encendidas que una razón fría 
no sería capaz de entender.39 Amor ipse intellectus, escribió Guillermo 
de Saint Thierry, inspirándose en Gregorio Magno.40

Una característica específica de la razón ampliada es la apertura e 
integración del carácter trascendente de la realidad que no puede ser 
reducida al conocimiento que tenemos de ella. Ello implica la apertura 
de la razón al “misterio” de lo todavía no conocido, sin establecer límites 
a lo real. Esta apertura incluye el acceso posible a la realidad de Dios y 
al origen de la moralidad. De ahí proviene una segunda característica 
que es la recuperación de la metafísica a la que se llega con una episte-
mología realista sensible no solo a lo cognoscible por la inteligencia sino 

38	 Benedicto XVI, Discurso a los obispos, sacerdotes y fieles laicos participantes en la IV 
Asamblea Eclesial Nacional Italiana, 19 ottobre 2006. 

39	 «Omnino non potest capere ignitum eloquium frigidum pectus» (Bernardus Clarae-
vallensis, Super Cantica 79, Sancti Bernardi Opera, vol. 2, J. Leclercq – C.H. Talbot 
– H.M. Rochais [ed.], Roma, Editiones Cistercienses, 1958, 272).

40	 «Dum enim audita supercoelestia amamus, amata jam novimus, quia amor ipse notitia 
est» (Gregorii Magni, Homiliae in Evangelia, en PL 76,1207 A). 

Fidei communio 2025 2.indb   37Fidei communio 2025 2.indb   37 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



38

    CÉSAR IZQUIERDO

también a la compleja realidad humana que está en el origen de muchas 
percepciones. La razón ampliada afirma la existencia de verdades uni-
versales que se pueden conocer y que fundamentan los valores éticos y 
la dignidad humana, así como la capacidad de la filosofía para explorar 
temas como el ser, la existencia, el tiempo, la muerte y el sentido. Asimis-
mo, la razón ampliada considera que no puede desligarse de las dimen-
siones fundamentales para la vida humana que son la ética y la moral. 
Debe, en consecuencia, estar orientada hacia el bien común y perseguir 
la búsqueda del bien, la justicia y la dignidad humana de todos. La razón 
ampliada ha de estar finalmente abierta al diálogo con la fe reconocien-
do en ella una instancia distinta pero auténtica para conocer la realidad. 
Así se da el paso, finalmente, a la racionalidad teológica.

  3. Racionalidad teológica

Hablar de racionalidad teológica despierta recelos en una parte del 
mundo intelectual que no admite que la fe cristiana pueda situarse al 
mismo nivel que la razón. Más allá de la fe, lo que se pone en cuestión 
es la revelación divina, y más allá todavía, en muchos casos, lo que no 
se acepta es la realidad de Dios. La razón histórica y la razón práctica 
toman una u otra forma según se cuente o no con Dios como sentido 
último de la historia o como fundamento de la moral. Ahora, sin em-
bargo, ya no se trata de Dios como una referencia para la razón, sino 
radicalmente de Dios mismo que interviene en la historia y se dirige al 
hombre por medio de la palabra y de hechos históricos para invitarle 
a la intimidad de su misterio. ¿Es posible que la razón pueda pensar 
críticamente – teológicamente – la revelación de Dios aceptada en la fe?

Algunos autores del s. XIX que tenían ante ellos la crítica kantiana 
e idealista trataron de dar una respuesta integrando la fe con la filoso-
fía crítica, y fundar de ese modo una racionalidad teológica consistente 
frente a la filosofía. A este grupo pertenecían Georg Hermes y Jakob 
Frohschammer.41 

Georg Hermes (1775-1831) partía de la distinción kantiana entre 
razón especulativa y razón práctica. El juicio de la razón especulativa 
consiste en “tener algo por verdadero” (Fürwahrhalten) o asentimiento 
necesario, y el juicio de la razón práctica consiste en “admitir algo como 

41	 Cf. C. Izquierdo, Le nuove sfide, en R. Fisichella (ed.), Storia della teología, vol. 3: Da 
Vitus Pichler a Henri de Lubac, Bologna, Dehoniane, 1996, 115-122.

Fidei communio 2025 2.indb   38Fidei communio 2025 2.indb   38 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



39

Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico    

verdadero” (Fürwahrannehmen) o consentimiento necesario. En el pri-
mer caso, hay una necesidad física que obliga a admitir el objeto. En el 
segundo caso, en cambio, se trata de una necesidad moral, consecuen-
cia de la incondicionalidad del imperativo categórico, necesidad que es 
compatible con la libertad. En ambos casos, sin embargo, está presente 
la fe que es aquí entendida como todo estado de conciencia en el que 
la duda no sea posible, sea cual sea el motivo. La racionalidad teológi-
ca debe llevar a la necesidad de creer, es decir al estado en el que la 
duda está absolutamente excluida. Para salvar la libertad y sobrenatura-
lidad del acto de fe, Hermes distingue entre una “fe de conocimiento” 
(Vernunftglaube) que no es distinta de la creencia en cualquier acon-
tecimiento histórico, y la “fe del corazón” (Herzensglaube) que es una 
actitud de la voluntad que viene después de la “fe del conocimiento”. 
Por la “fe del corazón”, el hombre se somete libre y totalmente a Dios 
tomando como regla de vida las verdades que Dios revela; sólo esta fe 
es propiamente libre y fruto de la gracia. Por lo que respecta a la auto-
ridad de Dios, Hermes la valora más como motivo de credibilidad que 
de fe, ya que el verdadero motivo último de la fe es la necesidad física o 
moral de creer constatada por la razón.42

Jakob Frohschammer (1821-1893) quería superar el extrinsecis-
mo de la razón y de la revelación a través de una síntesis superior de 
filosofía y teología que sería una “filosofía cristiana”. La razón (Vernunft) 
distinta del entendimiento (Verstand) es, según Frohschammer, una fa-
cultad progresiva, que se despliega intrínsecamente. Se ha desarrollado 
a través de las adquisiciones de la conciencia a lo largo de los siglos y, 
de modo particular, por lo que ha recibido de la revelación. La acción 
de la revelación sobre ella no ha consistido en una mera aportación de 
objetos nuevos, sino que ha originado – como toda cultura histórica de 
la humanidad – un auténtico desarrollo interno de la facultad que, por 
eso, es hoy distinta de hace veinte siglos. Esta razón no es la razón pura, 
sino una “razón históricamente educada” (historisch gebildete Vernunft), 
es decir, enriquecida por el acrecentamiento del conocimiento científi-
co y desarrollada desde el principio bajo la influencia de la revelación 
cristiana. Gracias a este proceso, la razón históricamente educada es ca-
paz de comprender los misterios que caen dentro del dominio de la 
filosofía que, según esta doctrina, difiere de la teología no por su objeto 

42	 El Papa Gregorio XVI condenó, después de la muerte de Hermes, algunas proposiciones 
extraídas de sus obras, en particular el método de la duda positiva y el principio de que 
sólo por la razón – por la necesidad racional – se llega al conocimiento de la verdad 
sobrenatural.

Fidei communio 2025 2.indb   39Fidei communio 2025 2.indb   39 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



40

    CÉSAR IZQUIERDO

sino sólo por su principio de conocimiento. El planteamiento de Frohs-
chammer no es racionalista, porque la razón históricamente educada no 
es la razón pura, sino que incluye el influjo de la fe. De todos modos, lo 
sobrenatural se difumina grandemente y la autonomía que adquiere esa 
“filosofía cristiana” hace imposible la integración del principio de auto-
ridad que es connatural a la revelación y a su transmisión en la Iglesia.

Ya en nuestro tiempo, una forma indirecta de racionalidad aje-
na a la fe es la que tiene como efecto la exclusión de la teología de la 
universidad y de los elencos de ciencias admitidas. El fundamento de 
este modo de proceder está en las condiciones que se exigen a todo lo 
“racional”: que no sea ingenuo, o lo que es lo mismo, que se desprenda 
del principio de autoridad en el conocimiento y que, en consecuencia, 
se fundamente en un uso reconocido de la racionalidad; que dé razones 
de las afirmaciones que hace y las pida a los demás; que no tenga prin-
cipios ni presupuestos inamovibles. Si cualquiera de esas condiciones 
está ausente, el discurso de que se trate no podrá ser considerado un 
saber racional.43 Dado que la teología no cumple ninguna de estas con-
diciones, no puede pretender ser considerada “racional”.

Que la fe se funde en palabras reveladas por Dios, no sometidas 
por tanto al control de la razón, excluye para muchos la posibilidad de 
una verdadera racionalidad. Más difícil es todavía que el núcleo de la 
fe dependa de hechos históricos contingentes. La sentencia de Diderot 
recordada anteriormente subraya la debilidad de los hechos a los que 
resulta imposible integrar en un sistema regido por una ley de la cohe-
rencia necesaria y plena. Ante una razón acostumbrada a verdades ne-
cesarias que permiten adivinar lo anterior y predecir lo futuro de ellas, 
los hechos impredecibles no proporcionan un suelo firme para la razón.

Frente a todo ello, es preciso resaltar que la fe no es un acto 
irracional, sino que conecta íntimamente con la capacidad humana de 
conocer la verdad de las cosas. De hecho, la fe sólo existe si se da, al 
mismo tiempo, búsqueda de comprensión y asentimiento. San Agustín 
presentó la fe con la expresión «cum assensione cogitare».44 La dificul-
tad de que pueda darse un asentimiento independientemente de la 

43	 «Un científico en el ejercicio de su profesión y un teólogo en el ejercicio de la suya no 
tienen nada de qué hablar» (M.J. Frápolli, ¿De qué hablan dios y el césar? El papel de 
los estudios de Teología en la Universidad Pública, en Proyección 59 [2012], 451-464, 
462).

44	 Agustín, De praedestinatione sanctorum, 2, 5. S. Tomás ha puesto de relieve la gran ten-
sión que esta expresión contiene (Summa Theologiae, II-II, q. 2, a. 1). Ver el comentario 
a esta cuestión de J. Pieper, Las virtudes fundamentales, Madrid, Rialp, 1976, 332-335.

Fidei communio 2025 2.indb   40Fidei communio 2025 2.indb   40 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



41

Los paradigmas de la razón en el panorama filosófico    

investigación racional que podría conducir a él, así como el intento de 
solucionar esa tensión entendiendo el asentir y el pensar como fases 
sucesivas plantean la separación entre el pensar y el asentir en el acto 
de fe, lo cual afectaría a la unidad del acto de creer del sujeto. El pen-
samiento cristiano entiende el pensar con asentimiento de una manera 
sintética, como un acto en el que los dos elementos se condicionan, y 
sólo de ese modo dan lugar a la fe. Un asentimiento desligado del pen-
sar es posible, pero no es fe, lo mismo que un pensar independiente 
del asentimiento. Por esa razón, la fe es conocimiento de la verdad, un 
conocimiento específico, irreducible a cualquier otro tipo, pero conoci-
miento verdadero. El que cree, sabe.45

La racionalidad teológica, que parte de los hechos reveladores, no 
pretende, en su originalidad, escamotearse de la exigencia crítica de la 
razón. A ella le compete formalizar la inteligibilidad de la revelación de 
forma satisfactoria para la razón crítica. Ciertamente, se distancia de la 
razón crítica que ha liquidado la cuestión de la verdad, ya sea disolvién-
dola en el sentido o reduciéndola a «evidencia experimental».46 Utiliza 
los recursos metodológicos de la ciencia y está esencialmente abierta al 
diálogo. La encíclica Fides et ratio dice de ella que «es obra de la razón 
crítica a la luz de la fe», y «presupone y exige en toda su investigación 
una razón educada y formada conceptual y argumentativamente» (n. 
77). Debe formular, se lee en la misma encíclica, «expresiones concep-
tuales elaboradas de modo crítico y comunicables universalmente» (n. 
66). Para ello, la razón teológica necesita contar con la filosofía, no de 
un modo instrumental incorporando extrínsecamente reflexiones aje-
nas, sino en la síntesis viva que hace el teólogo, que debe ser al mismo 
tiempo filósofo. Así se evitará el riesgo de entender la teología como 
un híbrido de pensamiento filosófico y textos bíblicos. La propia razón 
teológica genera una reflexión que enriquece el acervo del saber y de 
la comprensión de la realidad.

45	 C. Izquierdo, Creer y saber: la autoridad de la verdad, en J. Aranguren – J.J. Borobia – 
M. Lluch (ed.), Fe y razón. I Simposio Internacional Fe Cristiana y Cultura contemporánea, 
Instituto de Antropología y Ética, Universidad de Navarra, Pamplona, Eunsa, 1999, 334.

46	 G. Colombo, La ragione teologica, Milano, Glossa, 1995, 10. Así entendida, la razón 
crítica tiende a olvidar que junto al conocimiento científico, y anterior a él, están los 
conocimientos fundantes que permiten una interpretación global de la realidad.

Fidei communio 2025 2.indb   41Fidei communio 2025 2.indb   41 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   42Fidei communio 2025 2.indb   42 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



43FIDEI COMMUNIO      2025 / Anno I / Numero 2    DOI: 10.12875/FC252002

ELIA CARRAI
Professore di Teologia fondamentale presso la Facoltà Teologica dell’Italia Centrale.
eliacarrai@icloud.com

FEDE, ESPERIENZA, RAGIONE:  
PER UNA TEOLOGIA  
DELL’/NELL’ESPERIENZA

 Elia Carrai

FIDEI COMMUNIO 2025

Anno I / Numero 2 
pp. 43-73

ABSTRACT    Building on a suggestion by Cardinal Ratzinger, the article reexamines 
Fides et ratio on experience, arguing that theology must face the late-modern erosion of 
personal experience’s heuristic force. If revelation is a real historical event, it addresses hu-
manity’s inalienable questions and enables a correspondence between manifest truth and 
the heart that recognizes it. Christian credibility is tested in the “experiment of life”, where 
the intellectus fidei heals the modern split between subjectivity and objectivity, history 
and truth, revealing human experience as the generative locus of faith’s positive relation 
to reason.

KEYWORDS    Faith and Reason – Fides et ratio – Experience – Ratzinger

Fidei communio 2025 2.indb   43Fidei communio 2025 2.indb   43 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   44Fidei communio 2025 2.indb   44 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



45

Due mesi dopo la promulgazione di Fides et ratio del settembre 1998, 
in un intervento presso la Basilica Lateranense su Fede e ricerca di Dio, il 
card. Ratzinger individuava nel concetto di “esperienza” un nodo fonda-
mentale su cui era necessario che continuasse a esercitarsi la riflessione 
teologica. Se da un lato, infatti, l’enciclica segnala «i limiti del concetto 
di “esperienza”, che oggi – coerentemente con la dominante limitazione 
alle apparenze – viene spesso innalzato anche nella teologia a criterio 
ultimo»;1 dall’altro, Ratzinger stesso non rinuncia a ricorrere alla cate-
goria di esperienza in riferimento al rapporto del credente con Dio. Egli 
proseguiva, infatti, sostenendo che «la rivelazione è più di un’esperien-
za, ma proprio così ci dona un’esperienza di Dio e ci aiuta a mettere 
insieme le nostre esperienze, a ordinarle correttamente, a compren-
derle nel discernimento degli spiriti criticamente e positivamente e a 
comunicarle»,2 questo perché «l’uomo non è limitato al mondo delle 
apparenze, dell’esperienza soggettiva». A essere quindi limitante è 
un certo concetto di esperienza che si iscrive nell’orizzonte di una più 
ampia riduzione del reale a mera apparenza. Dopo questi riferimenti, 
concludeva il prefetto: «Io penso che nell’attuale dibattito filosofico e 
teologico proprio questi brani dell’Enciclica debbano provocare ulte-
riori riflessioni e interrogativi e così potranno divenire una valida fecon-
dazione della ricerca culturale di questo nostro tempo».3

1	 J. Ratzinger, L’Enciclica FR. Conferenza svolta in San Giovanni in Laterano, in Per una 
lettura dell’Enciclica FR, in Quaderni de «L’Osservatore Romano» 45 (1999), 245-259.

2	 Ratzinger, L’Enciclica FR, 257-258.
3	 Ratzinger, L’Enciclica FR, 257-258.

Fidei communio 2025 2.indb   45Fidei communio 2025 2.indb   45 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



46

    ELIA CARRAI

In queste pagine vorrei raccogliere questo invito e dilatarlo, al 
contempo, attraverso ulteriori passaggi della riflessione di Ratzinger. La 
necessità di un approfondimento muove da una duplice urgenza: da 
un lato la presa in carico dell’attuale cambiamento d’epoca nel quale il 
soggetto patisce una sorta di perdita del valore euristico della sua espe-
rienza personale; dall’altro, liberarsi dalla più o meno implicita assun-
zione in ambito teologico di dispositivi teoretici che hanno introiettato 
una concezione dell’uomo e della sua ragione in cui la dimensione della 
soggettività e quella dell’oggettività risultano fondamentalmente disar-
ticolate se non contrapposte. Sempre nel ’98 Ratzinger segnalava, in un 
altro intervento, come «la crisi dell’epoca presente deriva proprio dal 
fatto che è venuta meno la mediazione fra l’ambito soggettivo e quello 
oggettivo: ragione e sentimento si allontanano sempre più l’uno dall’al-
tra e così perdono entrambi di vigore e di vitalità».4 Infatti, se la realtà è 
il luogo dell’automanifestazione di Dio, dell’incontro con il Dio vivente, 
con l’Emmanuele, è prioritario, in ordine a una comprensione del rap-
porto che lega la fede alla ragione, poter tornare ad accordare all’espe-
rienza che il soggetto vive il suo proprio valore euristico. 

Non è possibile ricostruire qui la complessa vicenda della disarti-
colazione fra i piani soggettivo e oggettivo della coscienza personale,5 
con il conseguente “sospetto civile” circa il valore euristico dell’espe-
rienza. È sufficiente indicare, nei termini di una chiave di lettura, come 
la pretesa teoretica illuminista di un’auto-fondazione della potenza 
razionale abbia dovuto fare i conti, ab origine, con le insolvenze delle 
sue idealità riformatrici sul piano storico, dovendo optare per il diffe-
rimento a un futuro indefinito di quelle realizzazioni storiche pur attri-
buite alle esclusive energie razionali.6 L’ideale moderno di una ragione 

4	 Oggi in J. Ratzinger, La fede tra ragione e sentimento, in Id., Fede, Verità e Tolleranza, 
Siena, Cantagalli, 2005, 145-169, qui 150.

5	 Cf. R. Perini, Soggetto e storicità. Il problema della soggettività finita tra Hegel e Kierkega-
ard, Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 1995, 9-28; R. Tommasi, Il problema dell’espe-
rienza. Una indagine filosofica, in A. Ramina – R. Tommasi – G. Trabucco, L’esperienza 
cristiana, Milano, Glossa, 2016, 15-16; M. Ruggenini, Ambivalenza del moderno, in Para-
digmi (1983), 101-133; A. Bertuletti, La “fine della metafisica” nella teologia contempo-
ranea, in Teologia 4 (1979), 5-46.

6	 La storia della moderna idea di progresso è da comprendersi – alla luce della storia 
stessa – come la storia di una promessa mancata e sempre differita. Alla domanda «vi-
viamo noi attualmente in un’età illuminata?» Kant risponde: «No, bensì in un’età di 
Illuminismo». Kant dava voce a una concezione ormai diffusa: «Le risposte del 1784-89 
alla domanda che cosa fosse l’Illuminismo avevano tutte, da varia angolatura, sottoli-
neato che il rischiaramento doveva intendersi come un processo dinamico, non certo 
considerato compiuto […]» (Immanuel Kant: che cos’è l’Illuminismo?, N. Merker [ed.], 

Fidei communio 2025 2.indb   46Fidei communio 2025 2.indb   46 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



47

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

auto-fondantesi sopravvisse e sopravvive solo nei termini di un differi-
mento utopizzante,7 alimentatosi a livello teoretico della divaricazione 
tra esperienza personale e verità universali di ragione (Lessing prima, 
Kant poi) in una identificazione dell’universale – inteso come oggettivi-
tà – con l’astratto. Come sintetizza Esposito:

Il vero problema consiste proprio nel fatto che la realtà oggettiva da 
un lato, e il senso soggettivo, dall’altro, risultano per così dire scollati, 
divaricati, separati sin dall’origine, e che di conseguenza si dovrà ogni 
volta determinare o giustificare il rapporto tra le due cose. […] L’io 
può affermare sé stesso al prezzo della verità e la verità può porre (o 
imporre) sé stessa solo al prezzo dell’io.8

Emerge così una “cattiva soggettività” come correlato di una con-
cezione dell’“oggettività impoverita”: una disarticolazione coscienziale 
per la quale «la fedeltà al proprio stato di coscienza e di esperienza 
è sempre in pericolo di trasformarsi in infedeltà».9 In tal modo, il con-
tenuto di ciò di cui si fa esperienza non è ritenuto qualificante per un 
accesso autentico alla verità/realtà di noi stessi come del mondo (tanto 
meno degli altri).10

Tutto questo non ha mancato di riflettersi sulla riflessione teologi-
ca, nei termini di un più o meno implicito “assorbimento” dell’interdetto 

Roma, Editori Riuniti, 2019, 101/366; 19/366 [ebook]). «Il diciottesimo secolo, per 
quanto fosse il secolo delle lumières, dell’Aufklärung in quanto erede di vecchi “lampi 
di genio” [Erleuchtung], non era stato tuttavia il secolo dell’“illuminazione”» (H. Blu-
menberg, Uscite dalla caverna, Milano, Medusa Edizioni, 2009, 435; cf. anche 579). In 
generale cf. A. Gehlen, L’uomo nell’era della tecnica, Como, SugarCo Edizioni, 1984, 
125-134.

7	 Cf. B. Baczko, L’utopia, Torino, Einaudi, 1979; C. Quarta, Homo utopicus, Bari, Dedalo, 
2015; F. Venturi, Utopia e riforma nell’Illuminismo, Torino, Einaudi, 2001; J.F. Fuentes, 
Utopia, in V. Ferrone – D. Roche (ed.), L’illuminismo. Dizionario storico, Roma-Bari, La-
terza, 1998, 147-152.

8	 Cf. C. Esposito, Una ragione inquieta, Bari, Pagina soc. coop., 2011, 80-81.
9	 T.W. Adorno, Minima moralia, Torino, Einaudi, 1983, 4, anche 70-72; 199-201; cf. P. 

Sequeri, Il Dio affidabile, Brescia, Queriniana, 1996, 342; Id., La cruna dell’ego, Milano, 
V&P, 2017, 40; C. Taylor, Il disagio della modernità, Roma-Bari, Laterza, 2015, 31-36; G. 
Lipovetsky, L’era del vuoto: saggi sull’individualismo contemporaneo, Milano, Feltrinelli, 
2014, 17; Id., La fiera dell’autenticità, Venezia, Marsilio, 2022, 5-48/244; 129-145/244; 
219-233/244 [ebook].

10	 Esposito, Una ragione inquieta, 16; cf. H. Rosa, Accelerazione e alienazione, Torino, 
Einaudi, 2015, 83-84/106; 91/106; cf. anche 57-59/106; 79-92/106 [ebook]; Id., Indispo-
nibilità. All’origine della risonanza (GDT 459), Brescia, Queriniana, 2024, 65; H. Arendt, 
Responsabilità e giudizio, Torino, Einaudi, 2004, 31.

Fidei communio 2025 2.indb   47Fidei communio 2025 2.indb   47 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



48

    ELIA CARRAI

lessinghiano,11 nella correlata “crisi modernista” e del confinamento cat-
tolico dell’esperienza all’ambito troppo angusto della sola teologia spiri-
tuale come di certo devozionismo:12 al “sospetto civile” sull’esperienza si 
affiancava così un “sospetto ecclesiale”. Tuttavia, nonostante la categoria 
d’esperienza fosse pregiudizialmente equivocata nella prima metà del 
secolo scorso,13 il Magistero dei pontefici l’ha progressivamente fatta 
propria a partire dal Vaticano II: il concilio che «ha fatto brillare la fede 
all’interno dell’esperienza umana, percorrendo così le vie dell’uomo 
contemporaneo».14 È a partire da Paolo VI che la categoria di esperien-
za è stata così progressivamente assunta per descrivere il sorgere della 
fede, il suo permanere e maturare e, infine, il comunicarsi della fede stes-
sa.15 Come afferma il pontefice bresciano: «Il mistero della Chiesa non è 

11	 «Casuali verità storiche non possono mai diventare la prova di necessarie verità raziona-
li» (G.E. Lessing, Uber den Beweis des Geistes und der Kraft, in K. Lachmann [ed.], Gott-
hold Ephraim Lessing’s sämmtliche Schriften, voll. I-XXIII, Stuttgart-Leipzig, 1886-1924 
[ristampa: Berlin, 1968], 1-8).

12	 Cf. R. Maiolini, Tra fiducia esistenziale e fede in Dio, Roma-Milano, Glossa, 2005, 6-22; M. 
Guasco (ed.), Il modernismo in Europa, in Humanitas 72/1 (2007), 4-136; G. Forni Rosa, 
L’essenza del cristianesimo, Bologna, Il Mulino, 1992, 57-97. Sulla necessità di una com-
prensione dell’esperienza cristiana non solo come “esperienza mistica” cf. J. Mouroux, 
L’esperienza cristiana, Brescia, Morcelliana, 1956, 49-53; per l’idea di mistica come di uno 
“sperimentare” cf. K. Rahner, Pietà in passato e oggi, in Id., Nuovi saggi II, Roma, Paoline, 
1968, 9-36; Id., Esperienza mistica, in Nuovi saggi VI, Roma, Paoline, 1978, 528-529.

13	 A. Cozzi, La crisi modernista, in G. Angelini – S. Macchi (ed.), La teologia del Novecento, 
Glossa, Milano 2008, 3-111, qui 15; A. Bertuletti, Il concetto di “esperienza” e la teo-
logia, in G. Colombo (ed.), L’evidenza e la fede, Milano, Glossa, 1988, 85-116; K. Leh-
mann, Esperienza, in Sacramentum mundi, vol. 3, Brescia, Morcelliana, 1975, 593-599; 
W. Schneiders, L’esperienza nell’epoca della ragione, in Concilium 3 (1978), 43-53; G. 
Colombo, La nozione di «esperienza» e la teologia cattolica d’inizio secolo, in Teologia 
VI/2 (1981), 183-188, qui 184-185. 

14	 Franciscus, enc. Lumen fidei, 29 giugno 2013, n. 18, in AAS 105 (2013), 565. In questo sen-
so, «il Vaticano II si riferisce all’esperienza come un locus significativo dell’intelligenza dei 
doni di Dio e, quindi, come un fattore dello sviluppo della tradizione che ha origine con 
gli apostoli (DV 8)» (J. Wiks, Introduzione al metodo teologico, Casale Monferrato, Piemme, 
1994, 136). Risalgono difatti agli anni ’70 i numeri monografici di Communio, Fede ed espe-
rienza (1972), Esperienza religiosa (1976) e di Concilium, Rivelazione ed esperienza (1978).

15	 Mi limito a segnalare i passi per quanto concerne il Magistero di Paolo VI e i più recenti 
di Benedetto XVI e Francesco: Paolo VI, AAS 58 (1967), 8; AAS 59 (1968), 343; AAS 60 
(1969), 41-42; 45; 276; AAS 67 (1975), 17; AAS 65 (1973), 188; AAS 66 (1974), 17; AAS 
69 (1977), 48-49; 56. Benedictus XVI, Udienza generale, 16 aprile 2006; Alla sessione 
plenaria Dottrina della Fede, in AAS 98 (2006), 255; enc. Deus caritas est, nn. 17 e 18, in 
AAS 98 (2006), 231; 232; Omelia, in AAS 100 (2008), 347; esort. ap. Verbum Domini, nn. 
5, 11, 51, in AAS 102 (2010), 686; 692; 731; Messaggio ai giovani, in AAS 102 (2010), 
459; esort. Sacramentum caritatis, n. 37, in AAS 99 (2007), 105; Omelia apertura anno 
della fede, in AAS 104 (2012), 881; Udienza generale, 7 novembre 2012; Messaggio 
giornata mondiale della pace, in AAS 105 (2013), 64; esort. Verbum Domini, nn. 30 e 37, 

Fidei communio 2025 2.indb   48Fidei communio 2025 2.indb   48 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



49

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

semplice oggetto di conoscenza teologica, dev’essere un fatto vissuto, 
in cui ancora prima d’una sua chiara nozione l’anima fedele può avere 
quasi connaturata esperienza».16 In tal senso, le stesse formule con cui la 
Chiesa enuncia i dogmi «esprimono concetti che non sono legati a una 
certa forma di cultura, […] non all’una o all’altra scuola teologica, ma 
presentano ciò che l’umana mente percepisce della realtà nell’universale 
e necessaria esperienza».17 Così, più recentemente, Benedetto XVI: 

Nella tradizione più antica della Chiesa il cammino formativo del cristiano, 
pur senza trascurare l’intelligenza sistematica dei contenuti della fede, as-
sumeva sempre un carattere esperienziale in cui determinante era l’in-
contro vivo e persuasivo con Cristo annunciato da autentici testimoni.18

A fronte di tale assunzione magisteriale, a stupire è come nel lin-
guaggio teologico la parola “esperienza” risulti ancora oggi evanescente 
nel suo significato: guardata ancora con sospetto da alcuni (riecheggian-
do paure che provengono da un’epoca ormai preconciliare); utilizzata da 
altri nella sua versione déclassé, tipicamente moderna, di mero impres-
sionismo individuale. Tuttavia, come sottolinea Balthasar, per quanto «il 
concetto di esperienza possa essere sovraccarico di condizionamenti nel-
la storia della teologia […], esso resta tuttavia indispensabile se la fede è 
incontro di tutto l’uomo con Dio. E Dio vuole davanti a sé tutto l’uomo».19 

  1. Bisogno di esperienza autentica

Non intendo sviluppare qui una ricognizione storico-genetica della di-
sarticolazione fra le dimensioni oggettiva e soggettiva della coscienza 
personale quanto, piuttosto, valutare in termini di ricadute presenti gli 
esiti attuali di tale disarticolazione: si tratta di mostrare, quindi, come il 

in AAS 102 (2010), 710; 716; esort. Sacramentum caritatis, n. 76, in AAS 99 (2007), 164. 
Franciscus, enc. Lumen fidei, 29 giugno 2013, nn. 18, 19, 32, 46, in AAS 105 (2013), 565; 
565-566; 557-558; 586; esort. ap. Evangelii gaudium, nn. 9, 12, 264, in AAS 105 (2013), 
1022; 1070; 1126; Amoris laetitia, n. 323, in AAS 108 (2016), 444; esort. ap. Christus vivit, 
nn. 213, 222, 273, in AAS 111 (2019), 451; 454; 469-470.

16	 Paolo VI, enc. Ecclesiam suam (6 agosto 1964), n. 39, in AAS 56 (1964), 609-659.
17	 Paolo VI, enc. Mysterium fidei (3 settembre 1965), n. 24, in AAS 57 (1965), 753-774.
18	 «In questo senso – conclude Benedetto XVI – colui che introduce ai misteri è innanzitut-

to il testimone» (Benedictus XVI, esort. Sacramentum caritatis (22 febbraio 2007), n. 64, 
in AAS 99 (2007), 153.

19	 H.U. von Balthasar, La percezione della forma, vol. 6: Gloria, Milano, Jaca Book, 2010, 
203; cf. Mouroux, L’esperienza cristiana, 46.

Fidei communio 2025 2.indb   49Fidei communio 2025 2.indb   49 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



50

    ELIA CARRAI

mancato riconoscimento del valore euristico dell’esperienza personale 
non sia una questione puramente filosofica ma investa, esistenzialmen-
te, la vita degli uomini e donne che abitano il nostro tempo.

  1.1. �La sfida teoretica nell’«attuale cambiamento  
d’epoca»

La nostra è una società complessa e il post- che con troppa disinvoltura 
viene applicato alla parola “modernità” non fa che segnalare, in realtà, 
un’ulteriore “versione” della modernità stessa la quale tenta, invano, di 
emanciparsi dai presupposti su cui si è edificata.20 In questo senso, la no-
stra è una modernità “avanzata” e “tarda” più che una (post)modernità 
che si sarebbe effettivamente lasciata alle spalle sé stessa.21 Impossibile 
ad afferrarsi come un tutto risolto, il tempo presente appare più come 
un «cambiamento d’epoca»22 o, per dirla con Beck, una «metamorfosi 
del mondo», la cui caratteristica più evidente è che quanto ritenuto cer-
to nei secoli passati ha oggi perso d’evidenza e nella coesistenza fram-
mentata di vecchie e nuove mondovisioni quelli che ancora all’inizio del 
nuovo millennio sembravano concetti per lo più familiari, risultano oggi 
«residui di un tempo che fu».23 Le stesse idealità positivistiche che si 
erano imposte con successo alla coscienza comune, con il loro carico 
ottimistico-utopico, sfumano oggi innanzi alle patenti insolvenze di quei 
razionalismi esclusivi e tecnicizzati che troppo hanno preteso promette-
re all’uomo moderno.24 Ai proclami utopici di un tempo è così suben-
trato un utopismo di tono minore, della prevenzione: alle idealità che 
pretendevano forgiare un mondo nuovo si è sostituita la più modesta 

20	 Cf. Z. Bauman, Il disagio della postmodernità, Roma-Bari, Laterza, 2024, in part. 9/225 
[ebook]; Id., Modernità liquida, Roma-Bari, Laterza, 2012, 18. Cf. A. Giddens, Le con-
seguenze della modernità, Milano, Feltrinelli, 1994, 161; 52-59; R. Bodei, Tradizione e 
modernità, in G. Mari (ed.), Moderno postmoderno, Milano, Feltrinelli, 1987, 33.

21	 Cf. G. Guest, Modernité, in Encyclopédie Philosophique Universelle, vol. 2, Paris, Presses 
Universitaires de France, 1990, 1655.

22	 Franciscus, AAS 106/11 (2014), 831; AAS 107/12 (2015), 1292; AAS 109/3 (2017), 247; 
5, 486. Come nota Beck: «La “metamorfosi” […] implica una trasformazione totale in 
un diverso tipo, in una diversa realtà, in un diverso modo, di vedere il mondo e di fare 
politica» (U. Beck, La metamorfosi del mondo, Roma-Bari, Laterza, 2017, 22/159, nota 
1,23-24/159; cf. anche 11-24/159; 51/159; 49/159 [ebook]).

23	 Cf. Beck, La metamorfosi del mondo, 52/159 [ebook].
24	 Cf. R. Koselleck, Futuro passato. Per una semantica dei tempi storici, Bologna, CLUEB, 

2007; M. Strevens, La macchina della conoscenza, Torino, Einaudi, 2021, 229-260; 
277-302.

Fidei communio 2025 2.indb   50Fidei communio 2025 2.indb   50 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



51

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

pretesa di limitare i danni nei confronti di un futuro che ci si era solo illusi 
di poter padroneggiare. In questo modo, «l’agire ha luogo in vista di un 
futuro che né gli attori né le vittime né i contemporanei si godranno».25 
In questo utopismo preventivo il soggetto non agisce più per sé ma per 
gli “altri” di domani, così che i termini del suo agire sociale sfuggono 
alla godibilità della sua esperienza presente, finendo proiettato sem-
pre oltre sé stesso.26 Si diffonde così, sul piano conoscitivo-relazionale, 
una pervasiva frustrazione scettica che si riflette, sul piano collettivo, in 
forme sempre più paradossali di sfaldamento sociale. Lo attestano le va-
rie forme di rimozione collettiva e di semplificazione del reale dei diversi 
negazionismi, complottismi e identitarismi oggi in voga: diverse forme 
di “autodifesa” dalla complessità del reale e dalla generale incertezza.27 
L’idea stessa di post-verità (post-truth) suggerisce che la dimensione 
emotivo-sentimentale del soggetto, esclusa a partire dalla moderni-
tà dall’ambito dell’oggettivo, si affermi oggi – tanto in forme violente 
quanto di assoluta introversione – rivendicando il proprio necessario 
spazio nei termini di una “cattiva soggettività” in gran parte caratterizza-
ta da paura e incertezza che alterano la genuina relazione con la realtà, 
al punto da sembrare quasi interdetta la via per il conseguimento di una 
qualche certezza personale. Incertezza che si traduce, a sua volta, in ten-
tativi di azione/risoluzione storica altrettanto incerti: davanti alle sfide 
che sollecitano il soggetto tardomoderno, assistiamo alla reiterazione 
di soluzioni di carattere sostanzialmente tecnico, nella convinzione – an-
cora – che un incremento esponenziale delle capacità di calcolo potrà 
rivelarsi infine risolutivo.28 Ma è proprio questa reiterazione a generare 
sempre nuove “controfinalità”: un’imprevedibile quantità (per mole e 
numero) di effetti collaterali che il soggetto sembra incapace di orienta-

25	 Cf. F. Hartog, Regimi di storicità, Palermo, Sellerio, 2007, 238; H. Jonas, Il principio re-
sponsabilità. Un’etica per la civiltà tecnologica, Torino, Einaudi, 1990.

26	 Cf. Hartog, Regimi di storicità, 238.
27	 Cf. U. Beck, La società del rischio, Roma, Carocci, 219-253; J.-F. Lyotard, La condizione 

postmoderna, Milano, Feltrinelli, 2014, 55; P.L. Berger, Una gloria remota, Bologna, Il 
Mulino, 1994, 83-103; E. Pulcini, L’individuo senza passioni, Torino, Bollati Boringhieri, 
2001, 126; 167; Z. Bauman, L’arte della vita, Roma-Bari, Laterza, 2011, 81.

28	 Cf. G. Cosentino, Social media and the Post-truth World Order: The global dynamics of 
disinformation, London, Palgrave Pivot, 2020; F. Ferrari – S. Moruzzi, Verità e post-veri-
tà, Bologna, 1088 Press, 2020; R. Bodei, Vivere online. Riflessi politici dell’essere connessi 
virtualmente, in Il Mulino (2017), 205-209; D. Di Cesare, Il complotto al potere, Torino, 
Einaudi, 2021; U. Beck, The Anthropological Shock, in Berkeley Journal of Sociology 32 
(1987), 153-165; D. D’Andrea – E. Pulcini (ed.), Filosofie della globalizzazione, Pisa, Edi-
zioni ETS, 2001, 29-51.

Fidei communio 2025 2.indb   51Fidei communio 2025 2.indb   51 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



52

    ELIA CARRAI

re positivamente.29 Come nota Beck, «su una frase la maggioranza delle 
persone si trova d’accordo, al di là di tutti gli antagonismi, e in tutti i con-
tinenti: “non capisco più il mondo”».30 Ma la patente difficoltà a orienta-
re positivamente l’attuale cambiamento d’epoca manifesta, più profon-
damente, la difficoltà del soggetto a trovare i modi, le forme e i tempi di 
un adeguata comprensione di sé, del contenuto autentico della propria 
esperienza personale quale espressione significativa della relazione che 
vivendo stabilisce con sé stesso e col mondo. Il soggetto approccia così 
i problemi presenti partendo, il più delle volte, da una non adeguata 
comprensione di cosa «veramente gli occorra» (Taylor) patendo una 
fondamentale distanza da sé stesso: «Che il mondo sembri troppo sfug-
gente, tanto per una progettazione politica quanto per la ricostruzione 
razionale e l’appropriazione epistemologica […] non è la causa ma il 
risultato di un’alienazione il cui nucleo è una completa distorsione (tem-
porale) della relazione tardomoderna tra l’io e il mondo».31 

La stessa riflessione teologica è chiamata a fare i conti con questo 
generalizzato quanto irriflesso scetticismo, di cui paura e incertezza dif-
fuse – con le loro diverse forme di negazione/rimozione – costituiscono 
forse le espressioni esistenzialmente più evidenti. In rapporto a tutto 
questo, le argomentazioni astratte manifestano così la loro insolvenza, 
poiché svolte prescindendo da un’efficace presa in carico della condi-
zione ed esperienze del soggetto presente.

  1.2. �La perdita del valore euristico dell’esperienza:  
disarticolazione di soggettività e oggettività

Non capiamo più il mondo perché fatichiamo a comprendere noi stessi: 
«La perdita del mondo e di sé vanno sempre di pari passo».32 Come 
scrive Christopher Lasch, «in un’epoca di turbamenti la vita quotidiana 
diventa un esercizio di sopravvivenza. Gli uomini vivono alla giornata 
[…]. In queste condizioni l’identità personale è un lusso».33 Il soggetto 
tardomoderno patisce così – per usare un’espressione di Adorno – un 

29	 Cf. S. Natoli, L’esperienza del dolore: le forme del patire nella cultura, Milano, Feltrinelli, 
2002, 376/379 [ebook]; Rosa, Indisponibilità, 51; 64.

30	 Beck, La metamorfosi del mondo, 7/159; anche 12/159; 52/159.
31	 Rosa, Accelerazione e alienazione, 93/105.
32	 H. Rosa, Risonanza e vita buona. Educazione e capitalismo accelerato, Brescia, Morcellia-

na-Scholé, 2023, 60-61. Cf. anche Giddens, Le conseguenze della modernità, in partico-
lare 115-149.

33	 C. Lasch, L’io minimo, Milano, Feltrinelli, 2004, 7.

Fidei communio 2025 2.indb   52Fidei communio 2025 2.indb   52 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



53

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

vero e proprio «deperimento dell’esperienza»34 o – come si esprime 
Hartmut Rosa – il venir meno di «esperienze risonanti».35 La persona 

vuole fare esperienza, ma non desidera capitalizzarla, praticando una 
sorta di usura o di crematistica spirituale. Non crede infatti all’eventua-
lità di ritornare a sé arricchita dal consegnarsi ad altro, dal contatto e la 
lotta col negativo o dalle soste nelle “domeniche della vita”.36 

La difficoltà ad appropriarsi del contenuto autentico dell’espe-
rienza che pur il soggetto vive e la conseguente tendenza ad alienarsi in 
“esperienze” e criteri a lui estranei è il tratto distintivo dell’individualità 
della nostra modernità estrema. Un’ultima estraneità con il mondo e l’a-
bitudine a tutto sono così il segno di una più drammatica distanza da sé 
stessi: «Là fuori tutto è morto, grigio, freddo e vuoto, e anche dentro di 
me tutto è muto e sordo».37 Si tratta dell’accettazione, non tematizzata, 
di un fondamentale misconoscimento del valore euristico dell’esperienza 
personale. Quest’ultima non si configura più all’attenzione del soggetto 
quale risorsa conoscitiva fondamentale per poter stabilire un rapporto 
significativo con la realtà – di sé e delle cose – né, tantomeno, quale ac-
cesso umanamente comune e condivisibile al mondo.38 In questo senso, 
si fanno molte esperienze, ma si ha poca esperienza e, proprio così, il 
soggetto si aliena rispetto alla questione più decisiva: riconoscere cosa 
veramente gli occorra.39 

Ne danno prova tanto gli inconsistenti quanto vuoti inviti al «be 
yourself», quanto i ripiegamenti all’insegna del «sono fatto così»: due 

34	 Adorno, Minima moralia, 36. Cf. i rilievi anche in W. Benjamin, Esperienza e povertà, in 
Id., Opere Complete, vol. 5, Torino, Einaudi, 2003, 539. 

35	 Cf. H. Rosa, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin, Suhrkamp, 2016, 740-
756; Id., Indisponibilità, 65-171.

36	 R. Bodei, Scomposizioni: forme dell’individuo moderno, Bologna, Il Mulino, 1987, 245-
246 (presente nella 1a ed., 1987); cf. Id., Destini personali: l’età della colonizzazione delle 
coscienze, Milano, Feltrinelli, 2021, 318-319/533; 333/533 [ebook].

37	 Rosa, Indisponibilità, 62-63.
38	 Cf. Z. Bauman, Amore liquido: sulla fragilità dei legami affettivi, Roma-Bari, Laterza, 2013, 

11/176 [ebook]; Id., Voglia di comunità, Roma-Bari, Laterza, 2018, 34-35/90, 77-78/90; 
R. Sennett, The Uses of Disorder: Personal Identity and City Life, London, Faber & Faber, 
1996, 42. 

39	 «Sul piano culturale, non sappiamo più con precisione cosa sia una vita buona e di qua-
le tipo di legami con gli altri e con il mondo abbiamo bisogno. Cos’è una vita buona? 
Non sappiamo rispondere a questa domanda» (Rosa, Risonanza e vita buona, 29). Su 
queste «esperienze di estraneità» cf. U. Galimberti, L’ospite inquietante. Il nichilismo e i 
giovani, Milano, Feltrinelli, 2007, 51; 45; D. Bruzzone, La vita emotiva, Brescia, Morcel-
liana-Scholé, 2022, 17; M. Lacroix, Il culto dell’emozione, Milano, V&P, 2002, 9-11.

Fidei communio 2025 2.indb   53Fidei communio 2025 2.indb   53 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



54

    ELIA CARRAI

facce della medesima “impermeabilizzazione” del soggetto tardomo-
derno al processo conoscitivo/acquisitivo dell’esperienza. Di tali reto-
riche si alimenta la nostra società rapida e pigra, la quale invitando a 
“essere sé stessi” spaccia, al contempo, l’illusione di poter differire all’al-
goritmo finanche la messa a fuoco dei nostri veri bisogni.40 In questo 
discredito circa il valore euristico dell’esperienza personale a contrap-
porsi non sono più semplicemente il sapere e il credere quanto il sapere 
stesso e l’esperire: l’esperienza e la certezza. 

  1.3. �Cosa rimane? L’urgenza di fedeltà  
alla propria esperienza autentica

Se non vogliamo che la riflessione teologica si accodi al catastrofismo 
del lamento e sancire così in via definitiva la «perdita della capacità di 
fare esperienza di ciò che accade»,41 occorre riconoscere come il sog-
getto tardomoderno continui a vivere una serie di esperienze “liminali” 
in cui si manifesta la sua capacità di cogliere, dal di dentro di queste 
stesse esperienze, il limes di una profondità indisponibile di sé e in sé, 
un’oggettività che segna in senso radicale (alla radice) la sua soggettivi-
tà. È sufficiente pensare all’impatto che suscita nel soggetto l’incontro 
con la bellezza o l’esperienza dell’innamoramento come, d’altra parte, 
tutte quelle esperienze che il soggetto vorrebbe eludere e che sono, 
tuttavia, rivelative di un elementare assetto esperienziale dei cui termini 
ultimi egli non dispone: si pensi alla nostalgia, all’esperienza del dolore, 
come allo sgomento per la morte. Sono esperienze proprie della real-
tà personale che manifestano la loro “tenacia” anche a dispetto dei più 
disparati tentativi di elusione.42 Infatti, se non vogliamo accordare alla 
pressione della società tecnica la forza di ridefinire l’uomo ontologica-
mente, è necessario riconoscere come la stessa tematizzazione critica di 

40	 Cf. B.-C. Han, Infocrazia. Le nostre vite manipolate dalla rete, Torino, Einaudi, 2023, 
28/48 [ebook]; P. Gilbert, Intelligenza artificiale, metafisica ed etica, in Fidei Communio 
1 (2025), 123-147; E. Mazzarella, Contro metaverso. Salvare la presenza, Milano-Udine, 
Mimesis, 2022.

41	 G. Minichiello, “Nostos”. Ontologia dello spaesamento, Roma, Studium, 2018, 19; cf. 
G. Agamben, Infanzia e storia, Torino, Einaudi, 2001, 5-9; 41-65; T.W. Adorno, Teoria 
della Halbbildung, Genova, Il Nuovo Melangolo, 2010, 29-30.

42	 In merito all’incontro con la bellezza e alla relazione io-tu, cf. von Balthasar, La per-
cezione della forma, vol. 6, e Id., Solo l’amore è credibile, Roma, Borla, 2006; sull’intero 
tema cf. L. Giussani, Il senso religioso. Volume primo del PerCorso, Milano, Rizzoli (BUR), 
1997.

Fidei communio 2025 2.indb   54Fidei communio 2025 2.indb   54 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



55

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

un deperimento esperienziale implichi che il soggetto sia ancora capace 
di accorgersi di tale deperimento. Occorre rifiutare, quindi, l’idea per 
la quale «gli uomini siano a tal punto prigionieri dei vari sviluppi sociali 
che li condizionano, […] che non sarebbero capaci di modificare i loro 
comportamenti».43 Passibile dei più svariati tentativi di riduzione, per-
mane un’urgenza di fedeltà nel/del soggetto alla propria esperienza au-
tentica, un’“apertura” indisponibile a lui quanto alla pressione sociale e 
che, proprio perché indisponibile, si distingue nettamente dalle logiche 
del «be yourself» oggi di moda, senza poter essere liquidata quale ulte-
riore espressione del dilagante narcisismo.44 Il soggetto rimane capace 
di vivere – come descrive Hartmut Rosa – momenti di «risonanza vi-
brante», lo spalancarsi di momenti in cui fa esperienza di un più adegua-
to accesso-rapporto alla realtà di sé e delle cose: gli uomini, dopotutto, 
rimangono «sempre dotati per la risonanza».45 Nemmeno le espressio-
ni più recenti del nichilismo contemporaneo possono impedire l’emer-
gere di questa dimensione di bisogno indisponibile nel soggetto: «Uno 
dei compiti più urgenti, e anche più attraenti, di una comprensione del 
nostro momento storico è proprio quello di intercettare e seguire al-
cuni punti di luce in cui sta avvenendo questa mutazione del nichilismo, 
dall’essere una perdita all’emergere di un bisogno»:46 il permanere di 
un nucleo indisponibile di urgenze e tratti dell’umano non esauribili o 
eliminabili dalle pressioni che insistono sul soggetto stesso. L’uomo im-
merso nell’attuale cambiamento d’epoca continua a vivere così una più 
o meno consapevole esperienza di questo “fondo di sé”, foss’anche, a 
livello minimale, nei termini di un percepito disagio e aspirazione a re-
cuperare un’autentica fedeltà nei confronti di sé, «aspirazione a libera-
re l’esperienza dalle forme mortificanti, ripetitive e convenzionali della 

43	 Taylor, Il disagio della modernità, 84.
44	 Il rischio di un’ultima liquidazione di tale urgenza di autenticità rimane il limite della pur 

penetrante lettura in Lipovetsky, La fiera dell’autenticità, 5-48/244; 129-145/244; 219-
233-235/244; sulla necessità di non liquidare questo bisogno cf. R. Bodei – M. Fimiani 
– S. Forti, Discussione su “L’individuo senza passioni”, in Iride (2002), 420-421; Bodei, 
Destini personali, 335/533; 519-520/533 nota 20; 453/533 nota 8; Pulcini, L’individuo 
senza passioni, 164-166.

45	 Rosa, Risonanza e vita buona, 61-62. Nell’esperienza di risonanza emerge così il fondo 
«indisponibile» del reale, una sorta di irriducibilità alle nostre pretese di «messa a di-
sposizione» e, tuttavia, è proprio in questo ristabilirsi di un’esperienza non calcolatri-
ce/reificante che il soggetto sperimenta come costitutivo, non solo strumentale, il suo 
rapporto con il mondo: «Non è sufficiente che io afferri il mondo, perché la risonanza 
necessita anche che io mi lasci chiamare, che io venga toccato, che qualcosa mi raggiunga 
dall’esterno» (Id., Indisponibilità, 79-80). 

46	 C. Esposito, Il nichilismo del nostro tempo, Roma, Carocci, 2021, 20-21; cf. anche 125.

Fidei communio 2025 2.indb   55Fidei communio 2025 2.indb   55 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



56

    ELIA CARRAI

civiltà strumentale».47 Si tratta non tanto di una sorta di residualità per-
sonale quanto, piuttosto, di qualcosa che l’uomo irriducibilmente «è». 

  2. Esperienza e ragione

Recuperando il suggerimento del card. Ratzinger possiamo ora soffer-
marci, in una lettura corsiva e schematica, su quei passaggi in cui FR si 
esprime, più o meno direttamente, intorno al tema dell’esperienza, cer-
cando di ricavare anche laddove impliciti il maggior numero di elementi 
utili alla nostra riflessione.48

  2.1. L’esperienza in Fides et ratio

– Al n. 9 dell’enciclica leggiamo che la conoscenza filosofica «poggia 
sulla percezione dei sensi, sull’esperienza e si muove alla luce del solo 
intelletto […] mentre la fede, illuminata e guidata dallo Spirito, ricono-
sce nel messaggio della salvezza la “pienezza di grazia e di verità” (cf. 
Gv 1,14)». L’originale latino distingue più chiaramente tra percezione 
sensibile ed esperienza: «Sensuum enim haec perceptioni adnititur nec 
non experientiae».49 Uno dei problemi testuali che occorre rilevare nei 
passaggi in cui ricorre il termine esperienza è proprio quello di una non 
adeguata distinzione fra esperienza intesa esclusivamente come perce-
zione del mondo materialmente sensibile ed esperienza latu sensu, qua-
le significativo rapporto che il soggetto vive e stabilisce con la realtà di 
sé e del mondo e che si articola sia a livello materiale quanto immateria-
le, includendo anche la fondamentale esperienza che il soggetto vive di 
sé in rapporto alla realtà. Il «mentre» che introduce la peculiarità cono-
scitiva della fede, sembra da comprendersi in riferimento al precedente 
«solo» riferito all’intelletto e non quale esclusione dell’esperienza dal 
dinamismo proprio della fede. 

– Al n. 26 è sottolineato come proprio «l’esperienza quotidia-
na»,50 in particolare quella della sofferenza, porti la ragione a misurarsi 

47	 C. Taylor, Radici dell’io. La costruzione dell’identità moderna, «Epifanie del moderni-
smo», Milano, Feltrinelli, 1993, 571.

48	 Per il testo di FR cf. AAS 91 (1999), 1-88. La traduzione italiana è quella prodotta dalla 
Santa Sede.

49	 FR, AAS 91 (1999), 9.
50	 FR, AAS 91 (1999), 26-27.

Fidei communio 2025 2.indb   56Fidei communio 2025 2.indb   56 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



57

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

con fatti che rendono «ineludibile una questione così drammatica come 
quella sul senso». In effetti, è qui affermato che la stessa “messa in moto” 
del naturale dinamismo della ragione nel suo interrogarsi e nel suo cer-
care soluzioni è originariamente innescato da questo «misurarsi coi fat-
ti» a partire dall’«esperienza quotidiana».

– Al n. 30 il testo accenna a tre tipi di verità: le più numerose sono 
quelle che «che poggiano su evidenze immediate o trovano conferma 
per via di esperimento. È questo l’ordine di verità proprio della vita 
quotidiana e della ricerca scientifica» (n. 30);51 seguono le verità filosofi-
che «a cui l’uomo giunge mediante la capacità speculativa del suo intel-
letto» e, infine, «le verità religiose, che in qualche misura affondano le 
loro radici anche nella filosofia» (n. 30). L’«anche» in quest’ultima pro-
posizione consente di non percepirla in contrasto con quanto affermato 
al n. 26 dove è «l’esperienza quotidiana» – previa a ogni riflessione 
filosofica – che sollecita la ragione a «misurarsi coi fatti ineludibili» della 
realtà, aprendo il soggetto nella direzione di quelle domande determi-
nanti per le «risposte che le varie religioni nelle loro tradizioni offrono 
alle domande ultime» (n. 30). 

– Ai nn. 31 e 32 il sapere filosofico è declinato in termini ampi di 
mondovisione con cui ogni uomo cerca di orientarsi e collocarsi sensata-
mente nel mondo. Affermando il carattere intrinsecamente relazionale 
dell’esistenza umana viene sottolineato come non tutto ciò che si cono-
sce può essere oggetto di una verifica empiricamente diretta, eviden-
ziando così come l’uomo, «essere che cerca la verità, è dunque anche 
colui che vive di credenza» (n. 31).52 Dove “il credere” è inteso come 
parte del naturale dinamismo conoscitivo umano, necessario ai diversi 
ambiti del sapere. Questo credere è ancora «una forma imperfetta di 
conoscenza, che deve perfezionarsi progressivamente mediante l’evi-
denza raggiunta personalmente» (n. 32); il testo non specifica, tuttavia, 
i termini di come questo perfezionamento personalizzante si svolga in 
riferimento al credere della fede. Nonostante il sapere-credendo sia 
ancora una forma imperfetta di conoscenza, «la credenza risulta spesso 
umanamente più ricca della semplice evidenza, perché include un rap-
porto interpersonale e mette in gioco non solo le personali capacità co-
noscitive, ma anche la capacità più radicale di affidarsi ad altre persone, 
entrando in un rapporto più stabile e intimo con loro» (n. 32). In questo 
senso l’uomo è capace di verità secondo una misura di verità che sor-

51	 FR, AAS 91 (1999), 28-29.
52	 FR, AAS 91 (1999), 29.

Fidei communio 2025 2.indb   57Fidei communio 2025 2.indb   57 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



58

    ELIA CARRAI

passa ampiamente l’astrazione universalizzante di matrice illuministica: 
«La perfezione dell’uomo, infatti, non sta nella sola acquisizione della 
conoscenza astratta della verità, ma consiste anche in un rapporto vivo 
di donazione e di fedeltà verso l’altro» (n. 32). Emerge così, a questo 
livello, la decisività dell’esperienza relazionale in cui l’“altro” manifesta 
storicamente la verità stessa: «L’uomo, credendo, si affida alla verità 
che l’altro gli manifesta» (n. 32). Proprio la peculiare forma testimoniale 
con cui il cristianesimo si comunica ha a che fare con una manifestazione 
storicamente sperimentabile dal soggetto: nei testimoni «si scopre l’e-
videnza di un amore che non ha bisogno di lunghe argomentazioni per 
essere convincente, dal momento che parla a ognuno di ciò che egli nel 
profondo percepisce [percepit] come vero e ricercato da tanto tempo» 
(n. 32). Lo stesso dinamismo testimoniale si fonda, quindi, sulla possibi-
lità di un manifestarsi e un percepire, ovvero sulla corrispondenza che si 
stabilisce tra «l’evidenza di un amore» e un «percepire nel profondo 
come vero» da parte del soggetto.53 

– Al n. 48, constatando la «progressiva separazione tra la fede e 
la ragione filosofica», l’enciclica sottolinea come da questa separazione 
«sia la ragione che la fede si sono impoverite e sono divenute deboli 
l’una di fronte all’altra» (n. 48). Proprio in merito a questo riferimento 
troviamo un’affermazione peculiare sull’esperienza: «La ragione, pri-
vata dell’apporto della Rivelazione, ha percorso sentieri laterali che ri-
schiano di farle perdere di vista la sua meta finale. La fede, privata della 
ragione, ha sottolineato il sentimento e l’esperienza, correndo il rischio 
di non essere più una proposta universale» (n. 48). L’affermazione – che 
si cautela significativamente dietro l’idea di “rischio” – manifesta nella 
sua formulazione una implicita assunzione del paradigma moderno di 
matrice lessinghiana, per la quale l’esperienza personale risulta euristi-
camente irrilevante in ordine alla verità universalmente intesa.

– Al n. 67 viene configurato lo statuto della teologia fondamenta-
le. In linea con il Vaticano I e nel solco di Rm 1,19-20, viene sottolineato 
che «esistono verità conoscibili naturalmente, e quindi filosoficamen-
te»; a questa affermazione ne segue un’altra la cui formulazione lascia 
in prima battuta interdetti: si legge infatti che «la loro conoscenza [delle 
verità conoscibili naturalmente/filosoficamente] costituisce un presup-
posto necessario per accogliere la Rivelazione di Dio» (n. 67). Nel chiaro 

53	 Così al n. 32: «Il martire, insomma, provoca in noi una profonda fiducia, perché dice ciò 
che noi già sentiamo e rende evidente ciò che anche noi vorremmo trovare la forza di 
esprimere».

Fidei communio 2025 2.indb   58Fidei communio 2025 2.indb   58 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



59

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

intento di affermare la capacità di verità della ragione, percepiamo in 
questa frase un cedimento espressivo per il quale l’accoglibilità della 
rivelazione sembrerebbe condizionata a determinate “conquiste” in-
tellettuali previe. Attraverso gli esempi comprendiamo, tuttavia, che il 
«presupposto necessario» è da intendersi, piuttosto, nei termini della 
strutturale apertura/capacità della ragione a poter intuire e riconoscere 
la verità: il testo non solo richiama la «conoscenza naturale di Dio» ma, 
significativamente, «la possibilità di discernere la rivelazione divina da 
altri fenomeni» e con ciò la capacità di «riconoscimento della sua credi-
bilità», come la capacità umana di poter «parlare in modo significativo 
e vero anche di ciò che eccede ogni esperienza umana» (n. 67). Sarebbe 
stato utile che il testo si diffondesse maggiormente su questa intrinse-
ca capacità di discernimento della ragione che la abilita a distinguere 
la Rivelazione da qualsivoglia altro fenomeno religioso. Fondamentale, 
infine, è la nota 90 in cui, attraverso una citazione di Giovanni Paolo II, è 
implicitamente suggerito il superamento dell’impianto classico dei così 
detti preambula fidei, quali acquisizioni teoretiche previe condizionan-
ti l’accoglimento della rivelazione – nell’ottica di un unico necessario 
«preambolo»:54 che l’uomo prenda seriamente in carico quelle «prime 
domande fondamentali» che nell’esperienza che egli vive della realtà 
sorgono in lui; dove “il punto di caduta” non è sull’adeguatezza o meno 
delle risposte che l’uomo tenta di dare a tali domande, né sulla riusci-
ta conquista delle verità autonomamente accessibili dalla ragione, ma 
sull’apertura interrogantesi della ragione stessa del e nel soggetto.55

– Al n. 83 troviamo i passi ripresi da Ratzinger nel ’98: «Una gran-
de sfida che ci aspetta al termine di questo millennio è quella di saper 
compiere il passaggio, tanto necessario quanto urgente, dal fenomeno 
al fondamento» (n. 83). Il paragrafo cerca di delineare l’imprescindibili-
tà del sapere metafisico in quanto intrinsecamente pertinente l’umano. 
«Ovunque l’uomo scopre la presenza di un richiamo all’assoluto e al 
trascendente, lì gli si apre uno spiraglio verso la dimensione metafisi-
ca del reale: nella verità, nella bellezza, nei valori morali, nella persona 
altrui, nell’essere stesso, in Dio». L’autore esplicita qui ulteriormente 
la sua intenzione: «Desidero solo riaffermare che la realtà e la verità 

54	 «La ricerca delle condizioni nelle quali l’uomo pone da sé le prime domande fonda-
mentali» (Giovanni Paolo II, Lettera ai partecipanti al Congresso internazionale di Teo-
logia Fondamentale, in L’Osservatore Romano, 3 ottobre 1995, 8).

55	 In questo senso affermare la «capacità metafisica della ragione è un dato necessario alla 
fede» (J. Ratzinger, La presentazione del documento pontificio: Per una lettura dell’Enci-
clica Fides et Ratio, in Quaderni de «L’Osservatore Romano» 105 [1999], 45).

Fidei communio 2025 2.indb   59Fidei communio 2025 2.indb   59 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



60

    ELIA CARRAI

trascendono il fattuale e l’empirico, e voglio rivendicare la capacità 
che l’uomo possiede di conoscere questa dimensione trascendente 
e metafisica in modo vero e certo, benché imperfetto e analogico». Il 
passaggio dal fenomeno al fondamento indica una dinamica in cui è l’e-
sperienza del fenomeno a orientare nella direzione di una profondità 
irriducibile alla sola dimensione fattuale. Si tratta di riconoscere, quindi, 
che «non è possibile fermarsi alla sola esperienza; anche quando questa 
esprime e rende manifesta l’interiorità dell’uomo e la sua spiritualità, è 
necessario che la riflessione speculativa raggiunga la sostanza spirituale 
e il fondamento che la sorregge» (n. 83). Questa “impossibilità” segna 
per il soggetto il non poter disporre dei termini del dinamismo cono-
scitivo che gli è proprio. L’esperienza che il soggetto vive di sé e della 
realtà, lo introduce a percepire un’apertura in lui che gli è indisponibile. 
Così il testo segnala come la stessa parola di Dio faccia «continui riferi-
menti a ciò che oltrepassa l’esperienza e persino il pensiero dell’uomo; 
ma questo “mistero” non potrebbe essere rivelato, né la teologia po-
trebbe renderlo in qualche modo intelligibile, se la conoscenza umana 
fosse rigorosamente limitata al mondo dell’esperienza sensibile» (n. 
83).56 Ciò significa che il problema del restringimento delle possibili-
tà proprie della ragione, è correlato a un non pieno svolgimento della 
traiettoria conoscitiva, la quale si “blocca” in una affermazione del dato 
materialmente quantificabile, obliterando così l’esperienza di quello 
«spiraglio» – di quell’“impossibilità a fermarsi” – in virtù della quale, 
laddove invece riconosciuta, l’«esperienza sensibile» manifesta di non 
poter esaurire e risolvere in sé stessa il proprio valore e significato. In 
quest’ottica, conclude il paragrafo, «una teologia priva dell’orizzonte 
metafisico non riuscirebbe ad approdare oltre l’analisi dell’esperienza 
religiosa e non permetterebbe all’intellectus fidei di esprimere con coe-
renza il valore universale e trascendente della verità rivelata». 

  2.2. Una metafisica di carattere sapienziale

I nn. 80-86 di FR costituiscono nel loro insieme un invito a riguadagna-
re un paradigma di ragione e di filosofia più ampio rispetto ai criteri 
di normatività razionale impostisi in epoca moderna. Si invita quindi a 
recuperare una più originaria e ampia idea di ragione: «È necessario, 
anzitutto, che la filosofia ritrovi la sua dimensione sapienziale di ricer-

56	 Cf. Concilio Vaticano I, cost. dogm. Dei Filius (24 aprile 1870), IV: DS 3016.

Fidei communio 2025 2.indb   60Fidei communio 2025 2.indb   60 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



61

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

ca del senso ultimo e globale della vita. Questa prima esigenza, a ben 
guardare, costituisce per la filosofia uno stimolo utilissimo ad adeguarsi 
alla sua stessa natura» (n. 81). Così l’invito alla stessa teologia (al n. 86) 
a non tralasciare quello che viene definito «orizzonte metafisico», è 
da cogliersi congiuntamente al più ampio invito a che il sapere umano 
riscopra il suo originario e unitario «carattere sapienziale, e non mera-
mente teoreticistico o analitico, della ragione filosofica».57 È un invito, 
così, a una comprensione rinnovata dello stesso sapere metafisico, nei 
termini di una fondamentale apertura del soggetto, il quale si interro-
ga circa l’essenziale, l’origine e il destino dell’essere dell’uomo come 
del mondo, in un superamento, se vogliamo, di una troppo marcata 
connotazione aristotelica incentrata sul dualismo materia-forma. L’en-
ciclica sottolinea, infatti, come la stessa Scrittura contenga una vera e 
propria sapienza circa l’essere dell’uomo e del mondo, con riferimento 
specifico a Genesi (n. 80). In effetti, la Bibbia nei suoi primi versetti spa-
lanca un orizzonte ontologico che sorpassa i miti delle ancestrali lotte 
cosmogonico-fondazionali del sapere mitico: l’essere della realtà non 
è iscritto, infatti, nella polarità duale materia-forma quanto, piuttosto, 
nella positiva relazione-distinzione fra Creatore e creatura. In effetti, 
solamente dove il monismo dell’essere è contestato ab origine è anche 
con ciò riconosciuto quel differenziale qualitativo di carattere ontologi-
co che apre realmente la storia alla libertà umana non permettendogli 
di chiudersi nel cerchio univoco dell’immanenza, conferendo una re-
sponsabilità inedita al soggetto (in ordine al male come al bene), che 
fonda la significatività stessa dell’esistenza come della libertà perso-
nale in riferimento alla storia.58 Come nota Epis, «l’istanza sapienziale 
di Fides et Ratio apre alla tematizzazione della nozione di senso e di 
esperienza come categorie idonee a denotare l’implicito antropologi-
co della questione della verità».59 È innanzitutto in una presa in carico 
del proprio stesso esserci, che l’esperienza del fenomeno è per il sog-
getto introduttiva a un cammino di conoscenza che apre e orienta al 
fondamento (di sé, del mondo). Ciò significa che la ragione si manifesta 
strutturalmente «aperta all’assoluto» (n. 41), quale riflesso dell’origi-
nario differenziale qualitativo a livello ontologico per il quale il sogget-
to si percepisce in fieri e non già risolto in sé stesso. In tal senso, la sog-

57	 P. Sequeri, Metafisica e ordine del senso, in Teologia 2 (2012), 159-171.
58	 Come nota Bertuletti: «L’istanza sapienziale fa riferimento alla “trascendenza immanen-

te”, intrinseca alla forma dell’agire umano» (A. Bertuletti, “Fides et Ratio”. L’intenzione 
enunciativa, in Teologia 24 [1999], 289-295).

59	 M. Epis, Nuovo corso di teologia sistematica, vol. 2, Brescia, Queriniana, 2009, 573.

Fidei communio 2025 2.indb   61Fidei communio 2025 2.indb   61 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



62

    ELIA CARRAI

gettività è intrinsecamente capace di oggettività in virtù della struttura 
propria del suo rapportarsi storico con l’essere (di sé e delle cose) in 
divenire, in rapporto al quale sperimenta/scopre un’apertura/doman-
da sull’essere stesso (di sé e delle cose) la cui ineludibilità e ineluttabi-
lità si manifesta nei termini di una indisponibile (oggettiva) “apertura” 
del proprio essere personale (soggettivo), impossibile a “risolversi” nel 
proprio esistere. Al contrario, laddove si impone la negazione del dif-
ferenziale qualitativo ontologico è anche posta la pretesa di un’auto-ri-
soluzione (e auto-assolvimento) del soggetto da parte delle sue forze 
come, inevitabilmente, dalle diverse potenze immanenti alla storia: la 
questione del vero finisce così per esser ricondotta, in vari modi, all’or-
dine dell’umanamente producibile, spalancando la via a ogni possibile 
alienazione. 

Tocchiamo così, a livello ontologico, il sostanziale punto di arti-
colazione fra orizzonte storico e piano veritativo: l’apertura significa-
tivamente interrogantesi del soggetto in quanto ineliminabile, ovvero 
indisponibile al soggetto, si configura nel soggetto stesso quale ogget-
tività da accogliere e che «è» lui stesso. L’uomo sorprende il proprio 
stesso essere abitato da una domanda «ineliminabile».60 La dimensio-
ne naturalmente relazionale del soggetto immerso nell’ambito di una 
realtà da cui dipende (innanzitutto biologicamente), si manifesta nella 
profondità razionale del soggetto stesso nei termini di una significatività 
totale inevitabilmente ricercata, ma non per questo disponibile a una 
sua auto-produzione esaustiva: un’apertura strutturalmente irrisolvibile 
nel piano della pura immanenza.61 Si delinea così un orizzonte metafi-
sico-sapienziale nel quale a esser centrale non sarebbe più la coppia 
materia-forma quanto, piuttosto, quella fenomeno-fondamento, la quale 
adombra in sé la relazione originaria Creatore-creatura. Filosofia e te-
ologia, la ragione come la fede, condividono il destino di dover fare i 
conti con questa fondamentale apertura dell’essere personale.62 L’u-
mano domandare che sorge dalla profondità irrisolta del soggetto non 
costituisce, infatti, una semplice premessa passeggera per lo sviluppo 
di un “successivo” sapere metafisico ma fonda (e ri-fonda) quest’ulti-
mo proprio innanzitutto in quanto domanda: è proprio nell’esperienza 

60	 Cf. J. Ratzinger, Natura e compito della teologia, Milano, Jaca Book, 1993, 24; pubblica-
to per la prima volta in Communio USA 4 (1984), 350-363.

61	 Cf. R. Guardini, La fine dell’epoca moderna. Il potere, Brescia, Morcelliana, 2004, 13; 
cf. anche Id., Eternità e Storia: la determinazione dell’esistenza nel pensiero di Platone e 
Agostino, O. Brino (ed.), Brescia, Morcelliana, 2017, 27-46.

62	 Cf. Ratzinger, La presentazione del documento pontificio, 13-14.

Fidei communio 2025 2.indb   62Fidei communio 2025 2.indb   62 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



63

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

dell’umano interrogarsi che si manifesta l’effettività di un fondamento 
logico-ontologico dell’essere personale a questi indisponibile.63

  2.3. Il valore dell’esperienza

Se a prima vista FR sembra occuparsi di una questione «eminentemen-
te intellettuale», tuttavia, «guardando le cose in profondità, l’Enciclica 
[…] interpella tutti gli uomini in quanto in ogni uomo alberga il desi-
derio di conoscere la verità e trovare risposta agli interrogativi fonda-
mentali dell’esistenza».64 Tale realismo pone la necessità di una «filo-
sofia che sia in grado di comprendere concettualmente la dimensione 
metafisica della realtà» ovvero una ragione «aperta agli interrogativi 
fondamentali dell’esistenza, all’integrità e alla totalità del reale, senza 
pregiudiziali chiusure e senza precomprensioni riduttive».65 Recupera-
re un orizzonte di carattere sapienziale non può tradursi, quindi, in una 
riedizione “scolastica” della metafisica, quanto piuttosto in una rinnova-
ta presa in carico della natura esigenziale e interrogantesi dell’essere 
personale, che si manifesta in interrogativi, bisogni e dinamismi umani 
che albergano strutturalmente nell’uomo. Tali urgenze, per quanto tra-
scurate o malamente perseguite, rimangono alla radice indisponibili al 
soggetto (oggettive) e, proprio così, espressive della realtà di sé quale 
essere la cui significativa realizzazione è una questione sostanzialmen-
te aperta. Per poter accogliere l’annuncio cristiano, quindi, «da un lato 
deve esser destata la domanda, dall’altro lato il messaggio cristiano si 
deve continuamente lasciar ridestare dal reale interrogarsi degli uomini 
su sé stessi, per plasmare ogni volta in modo nuovo la risposta a partire 
dall’ascolto di queste domande».66 

Ora, se «l’apertura metafisica» della ragione si attesta – prima 
ancora che in qualsiasi tentata risposta – nell’ineludibilità dell’umano 
interrogarsi che orienta di per sé stesso al fondamento; e se questo 
orizzonte di domande sempre nuovamente riemerge nel soggetto a 
partire dalla sua «esperienza quotidiana» (nn. 26, 29), ciò significa che 

63	 Cf. FR 29.
64	 Ratzinger, La presentazione del documento pontificio, 12-13. Cf. FR al n. 30, dove l’oriz-

zonte di cosa sia filosofia è dilatato in modo sostanziale, in una assimilazione all’esercizio 
significante della ragione qua talis.

65	 Ratzinger, La presentazione del documento pontificio, 12-13.
66	 J. Ratzinger, Chiesa aperta al mondo?, in Id., L’insegnamento del Concilio Vaticano II 

(Opera omnia 7/2), G.L. Müller (ed.), Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 
2019, 420.

Fidei communio 2025 2.indb   63Fidei communio 2025 2.indb   63 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



64

    ELIA CARRAI

l’ambito fenomenico/esperienziale non può esser ridotto a una sorta 
di “pretesto” da cui semplicemente prenderebbe avvio una riflessione 
destinata a sempre nuove vette di più pura astrazione. L’esperienza, in 
quanto «partecipazione pragmatico-cognitiva»67 del soggetto al reale 
è, piuttosto, permanentemente parte della traiettoria conoscitiva orien-
tata al fondamento. Infatti, se le domande fondamentali del soggetto 
riemergono nella loro ineludibilità “nel corpo a corpo” con la realtà (di 
sé e del mondo), nell’esperienza quotidiana, ciò significa che la dimen-
sione dell’esperienza rimane un ambito mai definitivamente superabile 
e a partire dal quale si dischiude ogni volta il cammino all’essenziale/
fondamentale. Perché si dia un trascendimento in ordine all’esperienza 
fenomenica quest’ultima rimane, nelle sue qualità, sempre necessaria in 
quanto tale. Come sintetizza Guardini, significa che «in realtà esiste solo 
il conoscere vivente, in cui la compagine ideale si trova concretamente 
unita con l’atto reale, del quale l’essenza sta proprio nella sua concre-
tezza».68 Rimane decisiva, in tal senso, la lezione guardiniana di una co-
noscenza come “incontro” fra soggetto e oggetto, capace di tener conto 
della «disomogeneità dell’essere», ovvero di quella complessità strati-
grafica della realtà che si manifesta a partire dalla percezione che di sé 
ha il soggetto «vivente-concreto».69 

Conoscere è un modo particolare in cui il soggetto concreto coglie con 
un movimento vivo la cosa reale; nel suo essere, nella sua essenza, nel 
suo senso; per sé stessa e nel suo rapporto con le altre cose; nella sua 
concreta irripetibile singolarità, così come secondo la sua generale tipo-
logia. Questo conoscere è un atto vivo-concreto. Ha, certo, un “signifi-
cato” universale che trascende la singolarità di cui s’è detto. Ma l’univer-
salità del significato conoscitivo diventa uno schema irreale se non resta 
correlato all’atto vivo.70

La conoscenza non si realizza, quindi, nei termini di una sempre 
più raffinata capacità d’astrazione a partire da una previa registrazio-

67	 W. Belardi, Il costituirsi del campo lessicale dell’experientia, in M. Veneziani (ed.), Lessico 
intellettuale Europeo. Experientia. X Colloquio internazionale. Roma, 4-6 gennaio 2001, 
Firenze, Olschki, 2002, 1-61, qui 46; cf. D. Mieth, Alla ricerca di una definizione del con-
cetto di “esperienza”, in Concilium XIV/3 (1978), 69-89, in part. 71.

68	 R. Guardini, Sacra Scrittura e scienza della fede, in I. De La Potterie (ed.), L’esegesi cri-
stiana oggi, Casale Monferrato, Piemme, 1991, 45-91, qui 46.

69	 Cf. Guardini, Sacra Scrittura e scienza della fede; Id., L’opposizione polare, in Id., Scritti di 
metodologia filosofica (Opera omnia 1), H.-B. Gerl-Falkovitz (ed.), Brescia, Morcelliana, 
2007.

70	 Guardini, Sacra Scrittura e scienza della fede, 48.

Fidei communio 2025 2.indb   64Fidei communio 2025 2.indb   64 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



65

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

ne dei dati di realtà, quanto in una penetrazione e comprensione della 
profondità effettiva di quanto implicato nella realtà e nell’esperienza 
che di essa il soggetto vive.71 La dimensione universale di una data cono-
scenza è, quindi, sempre «irradiazione» di un atto conoscitivo puntuale, 
storicamente situato, in cui il soggetto è chiamato a «una mobilitazione 
corrispondente all’oggetto», a un adeguamento qualitativo in rapporto 
all’essere dell’oggetto. Solo nell’accoglimento di quest’ultimo nell’es-
sere del soggetto si dà quel conoscere veramente per il quale può emer-
gere quella significatività del dato di realtà in rapporto al sé personale 
«che trascende l’avvenimento concreto: la verità».72 Ciò significa, nota 
sulla stessa linea Ratzinger, che «la via della conoscenza umana esige 
sempre la compenetrazione dello strumento corporale e della assimi-
lazione spirituale».73 Il valore euristico dell’esperienza personale si ma-
nifesta, quindi, nella fondamentale relazione fra soggetto e oggetto (e 
soggetto e soggetto) in cui il primo è convocato a una mobilitazione di 
sé corrispondente al secondo.74 Ora laddove il conoscere è concepito 
nei termini di un incontro, il soggetto vivrà un rapporto tanto più con-
sapevole con la realtà di sé (autocoscienza) e del mondo (conoscenza), 
quanto più accoglierà tali realtà come “adeguamento qualitativo”, se-
condo un coinvolgimento di sé che incrementa i termini della sua stessa 
autocoscienza. Solo laddove «la conoscenza non è uno specchio morto 
che riflette l’oggetto»75 l’esperienza della realtà può non ridursi a mero 
impressionismo sensibile. L’intera traiettoria conoscitiva tende a questa 
coscienza in noi dell’essere reale – sé stessi, dati di realtà, circostanze – 
in cui l’esperienza personale è il manifestarsi in noi di tale incontro sog-
getto-oggetto. Il livello “reattivo” dell’esperire, quello dell’impressione 
sensibile, è così sussunto in una più ampia comprensione dell’esperire 
in cui troviamo co-implicate tanto la libertà personale quanto la riflessi-

71	 Cf. le considerazioni di Sequeri nella direzione «di un’ontologia del fondamento 
come libertà e relazione intenzionale originaria nei confronti dell’essere storico» (P. 
Sequeri, Esperienza della fede e testimonianza della rivelazione, in Teologia 6 [1981], 
121); cf. L. Serenthà, I contenuti dell’esperienza cristiana, in Teologia 2 (1981), 121-
131, qui 123.

72	 «La conoscenza non è un apparato statico, ma una potenza viva e plastica di quell’unità 
spirituale-corporea che denominiamo “uomo”» (Guardini, Sacra Scrittura e scienza del-
la fede, 53). 

73	 J. Ratzinger, Fede ed esperienza, in Id., Elementi di Teologia fondamentale, Brescia, Mor-
celliana, 2005, 81-95, qui 82.

74	 Cf. H. Rombach, Erfahrung, Erfarungswissenchaft, in Lexikon der Padagogik, vol. 1, Frei-
burg-Basel-Wien, Herder, 1970, 375-377.

75	 Guardini, Sacra Scrittura e scienza della fede, 46.

Fidei communio 2025 2.indb   65Fidei communio 2025 2.indb   65 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



66

    ELIA CARRAI

vità del soggetto, costitutive il livello propriamente umano dell’esperien-
za stessa.76 Ex-per-ire (inf. pres. di experior) suggerisce, in effetti, che non 
ci sia veramente esperienza senza quell’attraversamento/accoglimento 
del dato che fa “ritornare” a sé stessi cambiati. Esperienza, quindi, come 
personale presa di coscienza del valore rivelativo, trasformante, dell’in-
contro che il soggetto vive con la realtà.77 Così Kierkegaard sintetizza 
questa fondamentale correlazione:

La legge per lo sviluppo dell’io riguardo alla conoscenza – se è vero che 
l’io diventa sé stesso – è che il grado crescente della conoscenza corri-
sponda al grado dell’autocoscienza: ché l’io, quanto più conosce, tanto 
più conosce sé stesso. Se questo non avviene, la conoscenza, quanto più 
cresce, tanto più diventa un certo conoscere inumano per effettuare il 
quale si spreca l’io dell’uomo.78

Ma se il conoscere e il conoscersi sono compresi in questa inestri-
cabile e originaria correlazione, la disarticolazione moderna fra sogget-
tività e oggettività si rivela, in definitiva, un’impostura teoretica, poiché 
l’uscire da sé del conoscere è sempre anche un accogliere in sé, e il cul-
mine di una conoscenza che voglia dirsi oggettiva sarà sempre dinami-
camente teso a una più viva forma di autocoscienza del/nel soggetto. 

  3. Esperienza come luogo teologico

Proprio alla luce dell’iniziale suggerimento di Ratzinger, vale la pena, 
infine, individuare attraverso il suo pensiero alcune linee fondamentali 
per una teologia dell’/nell’esperienza. Infatti, rimane in gran parte un 
auspicio disatteso quello formulato da Torrell a inizio anni ’80, laddove 
segnalava come

76	 Cf. su questo Tommasi, Il problema dell’esperienza, 49; Id., Il pratico, le pratiche, l’esi-
stenza, in Studia Patavina 1 (2012), 38-40; P. Dear, The Meanings of Experience, in K. 
Park – L. Daston (ed.), The Cambridge History of Science, vol. 3, Cambridge, Cambridge 
University Press, 2006, 106-131; A. Bertuletti, Il concetto di «esperienza» e la teologia, 
in Teologia VI/2 (1981), 85-87.

77	 Cf. E. Falque, The Book of Experience, London, Bloomsbury Academic, 2017, 5-6; H. Mal-
diney, La prise, in Qu’est-ce que l’homme?, Bruxelles, Presses de l’Université Saint-Louis, 
1982, 135-157.

78	 S. Kierkegaard, Sygdommen til Døden, SKS, Bd. XI, 147; trad. it. La malattia mortale, 
Milano, Mondadori 1991, 34 (trad. lievemente modificata).

Fidei communio 2025 2.indb   66Fidei communio 2025 2.indb   66 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



67

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

il concetto di esperienza è uno dei più “problematici” che esista, ed è 
proprio qui che la teologia fondamentale ha la sua particolare parola da 
dire, sia per dare il proprio contributo a chiarire quanto si intende con 
questo termine, sia per formulare i criteri di valutazione dell’eventuale 
valore normativo per la teologia.79 

Anche il continuamente auspicato rinnovarsi del linguaggio teo-
logico potrà essere qualcosa di più che una mera operazione di ma-
quillage, solo in virtù di una rinnovata centralità dell’esperienza nella 
comprensione del dinamismo credente: «Il grande compito che ci at-
tende è quello di riempire di esperienza di vita le vecchie, grandi parole 
della tradizione che sono ancora davvero valide, così da renderle com-
prensibili. Abbiamo ancora molto da fare da questo punto di vista».80 Si 
tratta quindi, tanto per l’autocoscienza credente come per la teologia, 
di poter riconoscere il «cammino della fede a partire dall’esperienza 
aperta ai sensi», in quanto, come sottolinea ancora Ratzinger, «la fede 
comincia dall’esperienza».81

  3.1. Esperienza vitale della domanda

L’esperienza vitale della domanda non solo attesta al soggetto il fon-
damento logico-ontologico della propria esistenza («apertura metafi-
sica») ma è anche, come nota Ratzinger, ciò che intimamente lo abilita 
a «intendere ed esperire nella sua autenticità» il messaggio cristiano.

La risposta che il messaggio cristiano dà alla domanda sull’umana esi-
stenza presuppone precisamente tale domanda; il messaggio cristiano 
si può intendere e si può quindi esperire nella sua autenticità soltanto 
dove in precedenza la domanda sulla condizione umana sia stata sof-
ferta come domanda. La vitalità della risposta cristiana (vitalità non re-
toricamente, ma essenzialmente intesa) esige quindi fondamentalmen-

79	 J.-P. Torrell, Nuove correnti di teologia fondamentale, in R. Latourelle – G. O’Collins 
(ed.), Problemi e prospettive di Teologia Fondamentale, Brescia, Queriniana, 1980, 38.

80	 J. Ratzinger, Dio e il mondo, Cinisello Balsamo, San Paolo, 2001, 23.
81	 E conclude: «La conoscenza di Dio non può svolgersi in noi escludendo l’intervento dei 

sensi, e che la strada per pensare Dio passa attraverso la percezione sensibile e viene 
mediata dai sensi. Se ciò è vero, questo significa anche che ogni introduzione alla fede, 
catechesi, catecumenato, deve passare per i sensi» (Ratzinger, Fede ed esperienza, 82). 
Ratzinger si colloca così nel solco di quella tradizione teologica che ritiene irrinunciabile 
l’assioma peripatetico di matrice aristotelica «nihil est in intellectu quod non prius fuerit 
in sensu» (Tommaso, De veritate, q. 2, a. 3, arg. 19; Aristotele, De anima III, 8, 432a 7-8).

Fidei communio 2025 2.indb   67Fidei communio 2025 2.indb   67 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



68

    ELIA CARRAI

te l’esperienza vitale della domanda; l’annuncio cristiano non può che 
ricevere continuamente da questa domanda la sua vita e la sua realtà 
nell’umanità.82

L’esperienza vitale della domanda, quindi, non può mai esser 
semplicemente “lasciata indietro”, quasi che la fede in Cristo la renda 
superflua, in quanto punto di interlocuzione permanente del dialogo 
che Dio stabilisce con l’uomo e che «raggiunge il suo culmine assoluto 
nel farsi uomo di Dio: partecipazione della parola divina alla passione 
dell’uomo». Ma proprio questo parteciparsi di Dio rende possibile 
e impegna i credenti a «prendere sul serio la ricchezza e profondità 
dell’umano interrogarsi, quel partecipare alla totalità della passio huma-
na […]. Infatti tale partecipazione […] alla domanda che l’essere uma-
no come totalità significa, è necessaria affinché il messaggio cristiano 
resti sempre sé stesso nelle diverse circostanze».83 Solamente quando 
il soggetto si imbatte in ciò che è in grado di entrare adeguatamente e 
compiutamente in rapporto con la struttura esigenziale che lo contrad-
distingue – solo allora – egli sperimenta, finalmente, in termini inaspet-
tatamente positivi (inediti) l’apertura indisponibile del proprio essere: 
un’esperienza nuova di sé e del reale. 

  3.2. Rivelazione: un fatto di cui fare esperienza

FR sottolinea come «all’origine del nostro essere credenti vi è un incon-
tro, unico nel suo genere, che segna il dischiudersi di un mistero nasco-
sto nei secoli» (n. 7).84 Ciò significa che in virtù della Rivelazione stessa 
«la storia […] diventa il luogo in cui possiamo costatare l’agire di Dio a 
favore dell’umanità. Egli ci raggiunge in ciò che per noi è più familiare 
e facile da verificare, perché costituisce il nostro contesto quotidiano, 
senza il quale non riusciremmo a comprenderci (n. 12)». In questa pos-
sibilità di «constatazione» si intrecciano i due elementi per i quali l’idea 
stessa di Rivelazione cristiana sta o cade: sperimentabilità e irriducibilità. 
Ovvero che la rivelazione sia un avvenimento reale nella storia e, pro-
prio così, sperimentabile e, al contempo, essa non possa esser ridotta a 
un’esperienza del soggetto: «La fede comincia dall’esperienza, ma non 

82	 Ratzinger, Chiesa aperta al mondo?, 419-420.
83	 Ratzinger, Chiesa aperta al mondo?, 420.
84	 Cf. 1Cor 2,7; Rm 16,25-26. Cf. Benedetto XVI, enc. Deus caritas est, 18 gennaio 2006, n. 

1, in AAS 98 (2006), 218.

Fidei communio 2025 2.indb   68Fidei communio 2025 2.indb   68 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



69

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

può essere limitata a un’esperienza semplicemente data, essa provoca 
una dinamica delle esperienze ed essa stessa crea nuove esperienze. Il 
Dio sempre più grande non può essere riconosciuto che nel superamen-
to verso una realtà sempre più grande nella correzione costante delle 
nostre esperienze».85 Come nota Ratzinger, l’eccedenza irriducibile del 
dato rivelato che la fede accoglie non supera l’esperienza nei termini di 
un qualcosa che si giustappone a essa, il superamento è dato dal fatto 
che colui che si rivela in essa è realmente il semper major e il suo rivelarsi 
apre così necessariamente a un dinamismo di sempre nuove esperien-
ze: «È così che la fede e l’esperienza costituiscono la continuità d’una 
linea che deve andare sempre più lontano. Solo accompagnandosi al 
superamento continuo della fede, si potrà realizzare in definitiva una 
vera “esperienza di fede”».86 Esperienza «di un mistero nascosto», di un 
incontro «unico nel suo genere» e, proprio per questo, «constatabile» 
e «facile da verificare». Come scrive ancora Ratzinger: 

Indubbiamente ciò che ci tocca produce esperienza, ma è esperienza 
come frutto di un evento, non di una discesa nel profondo di noi stessi. 
È proprio questo che si intende col concetto di Rivelazione: il non-pro-
prio, ciò che non appartiene alla sfera mia propria, mi si avvicina e mi 
porta via da me, al di là di me, crea qualcosa di nuovo. Questo è ciò che 
determina anche la storicità della realtà cristiana, che poggia su eventi e 
non sulla percezione della profondità del proprio intimo, che poi è quel 
che si chiama “illuminazione”.87

È così rovesciato il vecchio pregiudizio teologico, in quanto è pro-
prio il tornare ad accordare all’esperienza il suo proprio valore euristi-
co a consentire di non ridurre l’accadimento della fede a una esclusiva 
«esperienza interiore»88 né, tanto meno, derivarla tout court dalla comu-
ne «esperienza religiosa».89 Questo perché il dinamismo proprio dell’e-
sperienza implica sempre l’incontro con altro da sé; non solo, proprio tale 
dinamismo viene confermato dal fatto che Dio – il Tutt’Altro – si rende 
storicamente incontrabile, per condescensio divina, attraverso una me-

85	 Ratzinger, Fede ed esperienza, 85.
86	 Ratzinger, Fede ed esperienza, 85. Su questo superamento cf. anche J. Ratzinger, Bat-

tesimo, fede e appartenenza alla Chiesa, in Id., Elementi di Teologia fondamentale, 25-
43, in part. 31; Id., Fede come conversione, metanoia, ivi, 45-58; fondamentale H.U. von 
Balthasar, Esperienza di Dio nella Bibbia dei Padri, in Communio 3 (1976), 4-15.

87	 Ratzinger, Fede, Verità e Tolleranza, 92.
88	 Cf. cost. dogm. Dei Filius: DS 3033.
89	 Cf. Pio X, enc. Pascendi Dominici gregis (8 settembre 1907): DS 3484-3486.

Fidei communio 2025 2.indb   69Fidei communio 2025 2.indb   69 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



70

    ELIA CARRAI

diazione esperienziale. Tutto ciò non vale solo nei confronti dell’incontro 
con la figura storicamente determinata di Gesù di Nazaret: la stessa FR ci 
ricorda, infatti, come il peculiare “sapere-credendo” presuppone una de-
terminata esperienza della relazione, dell’altro, tale per cui la stessa dina-
mica testimoniale cristiana si fonda sul «manifestarsi» dell’amore di Dio 
e sul «percepire» dell’uomo, ovvero sull’esperienza di una corrispon-
denza storicamente reale che si stabilisce tra «l’evidenza di un amore» 
e un «percepire nel profondo come vero» (cf. FR 32).90 In questo senso 
l’oggettività della Rivelazione, come verità che si rende storicamente in-
contrabile, fa appello all’oggettiva apertura propria della soggettività in 
una articolazione sostanzialmente positiva delle due dimensioni. Infatti, 
è proprio nell’ambito storico-categoriale che accade qualcosa di nuovo 
per l’essere del soggetto, non riconducibile a una semplice emersione sul 
piano categoriale di un’unità apriorica di carattere trascendentale. Come 
sintetizza Tavard, infatti, «la sostanza della rivelazione non è costituita 
nell’insegnamento di una dottrina, ma nel manifestarsi di una presenza 
in mezzo agli uomini».91 Laddove non fosse toccata nel presente l’intima 
libertà del soggetto, laddove quest’ultimo non si riconoscesse con-voca-
to da un’azione presente di Dio (gesti-parole), non può esservi, propria-
mente, alcuna reale novità né, tantomeno, la fede.92 Comprendiamo così, 
dal punto di vista dell’esperienza, la missione dello Spirito e il significato 
di tradizione: quest’ultima, quale «comunione dei fedeli intorno ai Pasto-
ri nel corso della Storia», è sempre nuovamente alimentata dalla fonda-
mentale paradosis dello Spirito di Cristo che assicura esattamente 

il collegamento fra l’esperienza della fede apostolica, vissuta nell’origi-
naria comunità dei discepoli, e l’esperienza attuale del Cristo e della sua 
Chiesa […]. Grazie al Paraclito l’esperienza del Risorto, fatta dalla co-
munità apostolica alle origini della Chiesa, potrà sempre essere vissuta 
dalle generazioni successive.93

90	 Tale dinamica caratterizza così la stessa esperienza ecclesiale: «L’invito reale da espe-
rienza ad esperienza e nient’altro fu, umanamente parlando, la forza missionaria dell’an-
tica Chiesa. La comunità di vita della Chiesa invitava alla partecipazione a questa vita, in 
cui si svelava la verità da cui veniva questa vita. Viceversa l’apostasia dell’età moderna si 
fonda sulla caduta di verifica della fede nella vita dei cristiani» (J. Ratzinger, Guardare 
Cristo. Esercizi di Fede, Speranza e Carità, Milano, Jaca Book, 2020, 31).

91	 H. de Lubac, La rivelazione divina e il senso dell’uomo (Opera omnia 14), Milano, Jaca 
Book, 2017, 29.

92	 Cf. Concilio Vaticano II, cost. dogm. Dei Verbum (18 novembre 1965), n. 4: EV 1/866 
[da ora in poi: DV]. 

93	 Benedictus XVI, Udienza generale, 16 aprile 2006.

Fidei communio 2025 2.indb   70Fidei communio 2025 2.indb   70 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



71

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

  3.3. Esperienza di fede come nuova autocoscienza

Ciò significa che una “teologia dell’/nell’esperienza” sorge laddove 
non si cerchi di ridurre a uno solo dei suoi elementi la fondamentale 
relazione tra l’indisponibilità della realtà rivelata – non deducibile né 
sussumibile dall’/all’esperienza tout court – e la necessaria mediazione 
esperienziale che tocca la libertà del soggetto con-vocandolo a un rico-
noscimento/accoglimento di tale Rivelazione. Ciò significa che «del con-
cetto di “rivelazione” fa sempre parte anche il soggetto ricevente: dove 
nessuno percepisce la rivelazione, lì non è avvenuta nessuna rivelazione, 
dato che lì nulla è stato svelato».94 Ovvero, il soggetto è convocato sul 
piano conoscitivo, in termini unici, a vivere quell’adeguamento/accogli-
mento con cui si compie l’originaria traiettoria della dinamica conosci-
tiva dell’uomo in rapporto all’essere. FR ci ricorda che l’uomo è capace 
di operare un «discernimento» che gli consente di distinguere l’unicità 
dell’esperienza della Rivelazione di Dio rispetto a qualsiasi altra espe-
rienza umana (cf. FR 67). In questo senso «l’esperienza vitale della do-
manda» costituisce un criterio fondamentale per il soggetto, perché, alla 
luce di quanto emerso, «noi possiamo riconoscere soltanto ciò per cui si 
dà in noi una corrispondenza».95 Ciò significa che la fede non è anzitutto 
una “scossa interiore”, quanto il corrispondere all’appello della presen-
za di Dio; presenza la quale, nella sua effettività storica, determina la 
grazia dell’initium fidei,96 ovvero la possibilità di un adeguamento qua-
litativo del soggetto nei confronti del darsi e dirsi del Padre nel Figlio e 
che costituisce, in definitiva, l’esperienza della fede propriamente det-
ta. Ma laddove si verifica tale accoglimento, ecco che si manifesta come 
innanzitutto sia l’uomo a essere accolto nell’essere e nella vita stessi di 
Dio, reso cioè partecipe di una possibilità d’esperienza di sé come del 
mondo del tutto inedita, una dilatazione sostanziale dell’orizzonte della 
ragione e dell’umano esperire. È Paolo ad avere espressioni decisive su 
questa fede come “inabitazione” di Cristo: partecipazione al nous come 

94	 J. Ratzinger, La mia vita, Cinisello Balsamo, San Paolo, 2005, 19-20. Sul tema cf. Id., L’i-
dea di rivelazione e la teologia della storia di Bonaventura (Opera omnia 2), G.L. Müller 
(ed.), Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2017, 39-119. Cf. anche G. O’Col-
lins, La teologia della rivelazione, Catania, Paoline, 1969, 67; sul piano esegetico cf. A. 
Oepke, αποκαλύπτω, in GLNT 5,82-159.

95	 J. Ratzinger, Che cosa crede la Chiesa? Una introduzione al Catechismo della Chiesa Cat-
tolica, in Quaderni – Nuova Serie del Sinodo Romano 2 (1993), 67-73, qui 69.

96	 Sull’initium fidei come grazia cf. DS 375-395. Sulla gratia fidei cf. P. Sequeri, L’idea della 
fede. Trattato di teologia fondamentale, Milano, Glossa, 2002, 17-33.

Fidei communio 2025 2.indb   71Fidei communio 2025 2.indb   71 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



72

    ELIA CARRAI

ai sentimenti stessi di Cristo, un essere resi partecipi della vita e con ciò 
dell’esperienza stessa del Figlio.97

  3.4. Una fede confermata dall’esperienza

Con ciò, è anche posta la possibilità della verifica della fede. Se da un 
lato, infatti, la verità accolta nella fede è radicalmente indisponibile al 
soggetto, dall’altro, essa chiede di “inverarsi” nel soggetto, di esser ve-
rificata. La credibilità dell’avvenimento cristiano trova conferma nell’e-
sperienza che il soggetto vive, quale luogo del fondamentale articolarsi 
della ragione con la fede. Come afferma ancora Ratzinger: «Il Vangelo 
diventa credibile là dove ci sono persone che se ne lasciano completa-
mente afferrare e dove l’esperimento della vita diventa la sua confer-
ma».98 Infatti, proprio perché il darsi e dirsi di Dio in Cristo si sottopone 
alla verifica del dinamismo conoscitivo dell’umana ragione, esso rivela 
in pienezza alla ragione stessa la sua effettiva capacità di verità, costi-
tuendo ogni volta un invito a «re-imparare la grande ragione umana»99 
e, proprio così, superare anche le false contrapposizioni impostesi con 
la modernità fra soggettività e oggettività, fra storia e verità, fra sapere 
e credere, fra esperienza e conoscenza.100 In questo senso proprio l’e-
sperienza di fede consente di recuperare tutta la portata e significati-
vità di quell’oggettività al fondo della soggettività personale, in quanto 
la «viva esperienza di fede […] non mortifica le aspettative del vivere 
umano, ma le esalta nella partecipazione alla stessa esperienza di Cri-
sto».101 Quanto emerso mi pare trovi corrispondenza con ciò che Luigi 
Giussani, in un testo del 1963 rivolto al card. Montini, identifica quale 
«triplice fattore» da cui «come unità d’atto vitale» emerge «l’espe-
rienza cristiana ed ecclesiale»: a) L’incontro con un fatto obiettivo; b) Il 

97	 Fil 2,5; 1Cor 2,6-16; Rm 8,15-16; 12,2; Col 1,27; Gal 2,20; 2Cor 4,16; Ef 3,16-19.
98	 J. Ratzinger, Abbiamo bisogno di persone che pratichino il Vangelo, in Id., In dialogo 

con il proprio tempo (Opera omnia 13/3), G.L. Müller (ed.), Città del Vaticano, Libreria 
Editrice Vaticana, 2024, 140.

99	 J. Ratzinger, Maestro della fede, in Id., In dialogo con il proprio tempo, 179.
100	 Cf. Ratzinger, Maestro della fede, 185.
101	 Benedictus XVI, Omelia, in AAS 100 (2008), 347. «La fede Cristiana, in quanto annuncia 

la verità dell’amore totale di Dio apre alla potenza di questo amore, arriva al centro più 
profondo dell’esperienza di ogni uomo, che viene alla luce grazie all’amore ed è chia-
mato ad amare per rimanere nella luce. […] Non c’è nessuna esperienza umana, nessun 
itinerario dell’uomo verso Dio, che non possa essere accolto, illuminato e purificato da 
questa luce» (Franciscus, enc. Lumen fidei, 29 giugno 2013, n. 32, in AAS 105 [2013], 
575).

Fidei communio 2025 2.indb   72Fidei communio 2025 2.indb   72 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



73

Fede, esperienza, ragione: per una teologia dell’/nell’esperienza    

potere di percepire adeguatamente il significato di quell’incontro; c) La 
coscienza della corrispondenza «tra il significato del Fatto in cui ci s’im-
batte e il significato della propria esistenza, – fra la realtà cristiana e la 
propria persona –, fra l’Incontro e il proprio destino».102

In definitiva, «la fede cristiana non è un sistema. Non può essere 
pensata come un sistema chiuso. È una via, e una via si riconosce solo 
imboccandola e percorrendola. Questo vale in un duplice senso: il fatto 
cristiano non si dischiude a nessuno se non nell’esperienza dell’accom-
pagnarvisi; e nella sua totalità consente di essere colto soltanto come 
cammino storico».103 Ciò significa che il luogo del positivo e reciproco 
articolarsi della ragione con la fede, non può che essere l’esperienza che 
il soggetto vive del «fatto stesso della presenza» di Cristo (cf. DV 4); in 
questo senso l’intelligenza della fede non può che essere sempre, anche, 
un’intelligenza dell’esperienza, in virtù della quale il soggetto può sem-
pre nuovamente riconoscere l’indeducibile novità di quanto egli non 
può produrre da sé stesso e che è, tuttavia, la verità totale di quell’og-
gettività al fondo della propria soggettività, del proprio essere persona-
le: «Tu autem eras interior intimo meo et superior summo meo».104

102	 Il testo Struttura dell’esperienza è oggi pubblicato in L. Giussani, Il rischio educativo, 
Milano, Rizzoli, 2005, 126-131. Fondamentale sul tema P. Banna – E. Prato, L’idea di 
“esperienza cristiana” secondo Luigi Giussani, in La Scuola Cattolica 151 (2023), 29-57; cf. 
M. Scholz-Zappa, Luigi Giussani. L’esperienza elementare, Milano, Jaca Book, 2024.

103	 Ratzinger, La fede tra ragione e sentimento, 152-153.
104	 Augustinus,  Confessionum libri XIII (CCSL 27), L. Verheijen (ed.), Turnhout,  Brepols, 

1981 (passus: III, 6, 11).

Fidei communio 2025 2.indb   73Fidei communio 2025 2.indb   73 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   74Fidei communio 2025 2.indb   74 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



75FIDEI COMMUNIO      2025 / Anno I / Numero 2    DOI: 10.12875/FC252003

MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA
Professore ordinario di Ecclesiologia presso la Facultad de Teología San Isidoro de Sevilla, 
Sevilla, Spagna.
xtospes@gmail.com 

REFORMATIO ECCLESIAE,  
PROSPECTIVA Y PERSPECTIVA 
TEOLÓGICA

 Miguel Ángel Núñez Aguilera

FIDEI COMMUNIO 2025

Anno I / Numero 2 
pp. 75-105

ABSTRACT    The reformatio Ecclesiae as demand for truth about the being of the 
Church runs through its entire history. Occasionally there is talk of reform when certain 
surgical measures are adopted or a relevant change occurs in its visible side, but these 
never put an end to the desire for a Church that is always and increasingly faithful to Jesus 
Christ. This article offers a theological overview, in a Catholic context, on the reformatio 
Ecclesiae as a matter. From the reformist present that represents the pontificate of Francis, 
we go back to Benedict XVI as the pope who rehabilitated the concept of reform for Ca-
tholicism and we analyze the current theological panorama, regarding which we establish 
some key points.

KEYWORDS    Church – Reform – Francis

Fidei communio 2025 2.indb   75Fidei communio 2025 2.indb   75 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   76Fidei communio 2025 2.indb   76 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



77

El anhelo de reforma en la Igleisa no es algo nuevo. Desde la antigüedad, 
ante la provocación que supone el pecado en una Iglesia que se confie-
sa santa, se documentan invocaciones a la fidelidad propia de quienes 
han sido regenerados por Cristo en el bautismo y forman parte de su 
cuerpo santo.1 No era concebible – ya para aquellos cristianos – relegar 
la santidad de la Iglesia a la confesión de fe sin actuar sobre su cuerpo 
histórico. Una Iglesia que se confiesa santa exige en consecuencia una 
vida concorde. Tan es así, que el pecado en la Iglesia fue motivo de 
duras controversias en los primeros siglos y, desde entonces, la cuestión 
permanece abierta.2

Desde el siglo V en adelante, hallamos claramente la reformatio 
Ecclesiae  como argumento teológico, aunque con diversos sentidos. 
Aparece como llamada a la moralidad de sus miembros, como retorno a 
la praxis canónica antigua, como reconstitución espiritual e incluso como 
invocación escatológica sobre el presente eclesial.3 El Concilio de Cons-

1	 Al respecto, es todo un clásico: G.B. Ladner. The Idea of Reform. Its Impact on Chris-
tian Thought and Action in the Age of the Fathers, Cambridge, Harvard University Press, 
1959.

2	 Entre las grandes figuras de la teología del siglo XX que se han ocupado de la cuestión: 
K. Rahner, La Iglesia de los pecadores, en Id., Escritos de teología, vol. 6, Madrid, Cristian-
dad, 2007, 271-286; H.U. von Balthasar, Casta meretrix, en Id., Ensayos teológicos, vol. 
2, Madrid, Cristiandad, 2001, 197-290; J. Ratzinger, ¿Crítica a la Iglesia?, en Id., Obras 
completas, vol. 8/1, Madrid, BAC, 2015, 449-460; Id., Cuestiones que plantea el encuen-
tro de la teología luterana, en Id., Obras completas, vol. 7/2, Madrid, BAC, 2016, 911-
920; Id., Las culpas de la Iglesia, en Id., Obras completas, vol. 8/1, Madrid, BAC, 2015, 
461-468. Una reconsideración reciente de la cuestión en G. Canobbio, Quale riforma 
per la Chiesa?, Brescia, Morcelliana, 2019, 43-59, 77-95.

3	 Cf. E. Campi, Riformare la Chiesa, Bologna, EDB, 2019, 11-22.

Fidei communio 2025 2.indb   77Fidei communio 2025 2.indb   77 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



78

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

tanza (1414-1418) consagró la fórmula «Ecclesia sit reformata in fide 
et moribus, in capite et in membris» (Decreta pro concilii integritate, 26 
marzo 1415). Este pensamiento fue recogido por el V Concilio Letrán 
en 1517, aunque con excasa fuerza operativa para un momento histó-
rico que pedía más. Martín Lutero redactará, precisamente ese año, su 
Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum, las noventa y cinco 
tesis con las que comenzó un movimiento reformista que terminó por 
quebrar la Iglesia en Occidente.4

Tras consumarse la ruptura con Roma, el anhelo de fidelidad 
mantendrá viva su demanda tanto entre las comunidades de la Reforma, 
como en la Iglesia Católica. Será en ámbito reformado, específicamen-
te de la Nadere Reformatie calvinista holandesa del siglo XVII, donde 
el deseo de vivir la Reforma en su pureza dé lugar a la idea de Iglesia 
en permanente reforma. Esto es: «Ecclesia semper reformanda».5 Coin-
cidiendo en el tiempo, el cardenal Roberto Belarmino escribía: «Re-
formatio Ecclesiae omni tempore necesaria est».6 Las dos expresiones 
parecen similares y, sin embargo, sus sentidos difieren. La primera pre-
senta la Iglesia en continuo cambio, la segunda afirma acciones, siem-
pre necesarias, en un sujeto estable. También la noción de reforma es 

4	 Sobre aquel momento: G. Pani, Ecclesia semper reformanda: dal XIV al XVI secolo, en 
A. Spadaro – C.M. Galli (ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa, Brescia, Queriniana, 
2016, 125-140; P. Ricca, Perché la riforma del XVI secolo?, en M. Wirz (ed.), Riformare 
insieme la Chiesa, Magnano, Qiqajon, 2016, 79-94; J.W. O’Malley, La riforma nella vita 
della Chiesa. Il concilio di Trento e il Vaticano II, en Spadaro – Galli (ed.), La riforma e le 
riforme nella Chiesa, 86-92.

5	 La autoría de la expresión, al día de hoy, es incierta. A lo sumo, algunos investigadores 
han llegado a composiciones similares en Jodocus van Lodensteyn, Beschouwinge van 
Zion, Amsterdam 1674, cf. T. Mahlmann, Ecclesia semper reformanda, Eine historische 
Aufklärung. Neue Bearbeitung, en T. Johansson – R. Kolb – J.A. Steiger (ed.), Herme-
neutica Sacra. Studien zur Auslegung der Heiligen Schrift im 16. und 17. Jahrhundert, Berlin, 
De Gruyter, 2011, 423-435; Canobbio, Quale riforma per la Chiesa?, 31-35. Incluso hay 
autores que remontan la expresión a los debates parejos al Concilio de Vienne (1311-
1312), cf. J.-I. Saranyana Closa, Ecclesia semper reformanda, en La reforma Gregoriana 
y su proyección en la cristiandad occidental. Siglos XI-XII, Pamplona, Gobierno de Navarra, 
2006, 17. La fórmula, tal cual se presenta, solo ha podido ser documentada en Karl Barth 
(1886-1968), de cuya mano irrumpe en el panorama teológico contemporáneo (Confe-
rencia Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, del 30 julio 1947; presente también en 
Kirchliche Dogmatik IV, 1953-1959); aunque Barth la remite a la tradición. Esta imposibi-
lidad de documentar la expresión en su literalidad, hace pensar que tal vez estemos ante 
una fórmula feliz acuñada por el propio Barth a partir de la idea, ciertamente calvinista, 
de Reforma en perpetua reforma, cf. H.-C. Askani, Ecclesia semper reformanda?, en M. 
Wirz (ed.), Riformare insieme la Chiesa, Magnano, Qiqajon, 2016, 13-15.

6	 R. Belarmino, Considerationes quatuor ex concilio Tridentino, Session 23, 24 et 25 (Roma, 
octubre 1612) en G. Beauchesne (ed.), Auctarium Bellarminianum, Paris 1913, 533.

Fidei communio 2025 2.indb   78Fidei communio 2025 2.indb   78 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



79

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

distinta en una y otra: reformanda describe un movimiento, reformatio 
indica una acción. 

En ámbito católico, dado que las comunidades cristianas escin-
didas de Roma hicieron bandera de la reformatio hasta autodefinirse 
con el concepto, la idea de reforma tomó forma apologética (contra-Re-
forma) y el término reformatio, hasta entonces habitual, empezó a ver-
se con recelo hasta su marginación casi total, tanto de los documentos 
magisteriales, como de los ensayos teológicos.7 La encíclica Mirari vos, 
de Gregorio XVI en 1832, es buena muestra de esta cancelación de la 
idea de reforma en ámbito católico.8 Así, los distintos movimientos teo-
lógicos católicos de finales del siglo XIX y principios del XX hablan de 
«ressourcement» para indicar, en realidad, renovación ad fontes y Juan 
XXIII opta por el italianismo «aggiornamento» para presentar la actuali-
zación eclesial que espera del Concilio Vaticano II.

Esta prevención sobre el término reformatio alcanza incluso al 
Vaticano II como evidencia el uso frecuente de vocablos alternativos: 
actualización, desarrollo, modernización, purificación, renovación… Re-
formatio aparece sólo tres veces y, de ellas, solo dos se refieren especí-
ficamente a reforma de la Iglesia: la necesidad de una continua «refor-
matio et renovatio» (UR 4); y «La Iglesia peregrina es llamada por Cristo 
ad hanc perennem reformationem de la que la Iglesia, como institución 
humana y terrena, tiene siempre necesidad» (UR 6). El término privi-
legiado por el Concilio para hablar de reforma de la Iglesia es renova-
tio, registrado hasta en 39 ocasiones (cf. UR 4.6; LG 8-9; AG 37; GE 12; 
PO 12; OT 22).9 Sirva de ejemplo Lumen gentium 8, donde los padres 
conciliares parecen tener en mente la locución «Ecclesia semper refor-
manda», sin embargo la evitan, generando el circunloquio «Ecclesia in 
proprio sinu peccatores complectens, sancta simul et semper purifican-
da, poenitentiam et renovationem continuo prosequitur».10 El propio 

7	 Este movimiento se produjo realmente a partir de la segunda generación, pues los tex-
tos del momento dejan una imagen diferente: ni la Confessio Augustana de 1530, ni 
la Gallicana de 1559 recogen el término reformatio; en cambio, el Concilio de Trento 
dedica hasta diez decretos De reformatione y usa el término hasta en 44 ocasiones. Del 
carácter reformador de Trento: O’Malley, La riforma nella vita della Chiesa, 93-97.

8	 «Absurdum plane est, ac maxime in eam injuriosum, restaurationem ac regenerationem 
quamdam obtrudi, quasi necessariam ut ejus incolumitati et incremento consulatur» 
(Gregorio XVI, Encíclica Mirari vos, 15 agosto 1832, Ex oficina J.J. Arkesteynii, 1832, 6-7).

9	 Cf. J.-F. Chiron, Conversione e riforma nella Chiesa Cattolica dopo Yves Congar, en Wirz 
(ed.), Riformare insieme la Chiesa, 164-167.

10	 Pablo VI, meses antes de la aprobación de Lumen gentium, reconoce en Ecclesiam suam 
que la reforma de la Iglesia es la tarea principal del presente con el término renovatio, em-

Fidei communio 2025 2.indb   79Fidei communio 2025 2.indb   79 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



80

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

Henry de Lubac, siguiendo la estela de los padres conciliares, considera 
teológicamente más apropiada la fórmula «Ecclesia semper purifican-
da», de LG 8, que la popularizada «Ecclesia semper reformanda».11

Esta situación de omisión intencionada del concepto reformatio 
se prolongó durante el posconcilio hasta llegar a la encíclica Ut unum 
sint, de Juan Pablo II, que usa recurrentemente el término reformatio (cf. 
UUS 16, 17, 18, 32, 65, 66, 67, 71, 72, aunque bastantes de ellas por cita 
de UR 4 y 6) e incluso llega a la composición «perennis reformationis Ec-
clesiae» (UUS 82). No obstante, por la razón que fuese, aquel texto no 
logró despertar la cuestión teológica en torno a la reformatio Ecclesiae 
en ámbito católico. Hoy día, sin embargo, el panorama es bien distinto.

  1. �La reformatio Ecclesiae en actualidad:  
pontificado de Francisco 

Del silencio sobre la reforma de la Iglesia se ha pasado, en el reciente 
pontificado de Francisco, a una presencia recurrente de la cuestión. Al-
gunos vaticanistas, de hecho, ya hablaron de un Papa reformista desde 
el primer instante, cuando el cardenal protodiacono anunció que Jorge 
Mario Bergoglio tomaba para sí el nombre del Poverello d’Assisi.12 Se-
manas después, cuando el nuevo Pontífice constituyó el Consilium Car-
dinalium Summo Pontifici, popularizado como el C9 de cardenales, para 
estudiar la estructura y funcionamiento de la Curia Vaticana en vista a 
su reforma, muchos sintieron confirmadas sus expectativas. Para estos, 
la anhelada hora de la reforma de la Iglesia parecía haber llegado. Cual-

pleado en trece ocasiones. Reformatio aparece solo una vez y, esta, en cita de Rom 12,2: 
Pablo VI, Ecclesiam suam (6 agosto 1964), en Acta Apostolicae Sedis (en adelante AAS) 56 
(1964), 639. Del carácter precursor de Ecclesiam suam sobre la reforma de la Iglesia: G. 
Cioli, Forma e ri-forma della Chiesa nell’Ecclesiam suam, en A. Clemenzia (ed.), Forma e 
forme della Chiesa. Per una Chiesa estroversa, Firenze, Nerbini, 2020, 25-34; L. Villemin, 
Le retour de la réforme dans l’Église catholique?, en Transversalités 137 (2016), 56-57. De la 
impronta reformista del pontificado Montini: C. Scordato, Ecclesia semper reformanda, 
en R. La Delfa – V. Impellizzeri (ed.), L’autocoscienza della Chiesa. Pablo VI nel Concilio, 
Roma, Città nuova, 2015, 341-369; A. Ugenti, La Chiesa dei tempi nuovi. Il rinnovamento 
della Chiesa nel magistero di Paolo VI, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1983.

11	 Cf. H. de Lubac, Las Iglesias particulares en la Iglesia universal, Salamanca, Sígueme, 1974, 
27.

12	 Días después de su elección, el Papa en persona explicaba a los periodistas las razones 
de su decisión por ser Francisco de Asís, «el hombre de la pobreza, el hombre de la 
paz, el hombre que ama y custodia la creación»: Francisco, Ad legatos communicationis 
sociales (16 marzo 2013), en AAS 105 (2013), 381. 

Fidei communio 2025 2.indb   80Fidei communio 2025 2.indb   80 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



81

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

quier gesto del nuevo Papa, hasta los más mínimos detalles de vida co-
tidiana, todas sus intervenciones y actos de gobierno eran analizados 
por los medios de comunicación bajo esta óptica. Sobre la mesa del 
presente de la Iglesia, los periodistas recordaban los casos de pederas-
tia y la falta de transparencia del IOR como asuntos candentes a los que 
Francisco debía dar respuesta inmediata; aunque también le aguarda-
ban otras cuestiones menos mediáticas, pero igualmente demandadas, 
como la efectiva colegialidad de los obispos en el gobierno de la Iglesia 
o la plena participación del laicado, singularmente de la mujer, en la 
Iglesia. Las horas de radio y televisión, así como los ríos de tinta, desde 
el anuncio de aquella comisión C9 hasta la rúbrica papal de la Consti-
tución Apostólica Praedicate Evangelium en 2022, por la cual la Curia 
adquiría nueva forma, dan testimonio del interés que la reforma de la 
Iglesia suscita dentro y fuera de ella.

Dejando a un lado titulares de prensa y expectativas suscitadas en 
estos años acerca de lo que la Iglesia debiera reformar, todo cuanto a 
veces aparece rompedor en este pontificado responde, en realidad, a 
una idea motora, a partir de un diagnóstico básico de la dolencia actual 
de la Iglesia, que Francisco ya expuso a los cardenales al día siguiente de 
su elección. El 14 de marzo de 2013, durante la misa con los cardenales 
que lo habían aupado al solio pontificio, el recién electo Pontífice centró 
su homilía en la necesidad de movilizarse contra toda mundabidad en 
la Iglesia, pues le impide su avance.13 Vistas sus palabras en perspectiva, 
aquella homilía representa toda una declaración de intenciones con la 
que Francisco, además, dibujaba su misión al frente de la Iglesia. Quien 
ha cifrado el mal de la Iglesia en el inmovilismo causado por la munda-
nidad en ella, se siente consecuentemente impelido a trabajar por la 
purificación interna de la Iglesia para que ella recupere su vitalidad.

Francisco inicia su ministerio señalando la mundanidad en la Igle-
sia como el mal que debe ser combatido y exhortando a los cardenales 
a luchar contra él. No será esta la última vez que Bergoglio hable de la 
mundanidad en la Iglesia. En la navidad de 2014, ya inmerso en la refor-
ma de la Curia, Francisco volvía a incidir sobre la cuestión, detallando 
un ramillete de dolencias derivadas de la mundanidad.14 De hecho, las 
denuncias contra la mundanidad en la Iglesia son una constante en su 

13	 Cf. Francisco, Pontificatus exordia (14 marzo 2013), en AAS 105 (2013), 265-366.
14	 Cf. Francisco, Occasione Romanae Curiae Natalicia Omina prosequendi (22 diciembre 

2014), en AAS 107 (2015), 44-53. En línea similar, durante la navidad siguiente: Id., Dum 
Summus Pontifex faustis ominibus occasione Natalis Christi Curiam Romanam prosequitur 
(21 diciembre 2015), en AAS 108 (2016), 35-42.

Fidei communio 2025 2.indb   81Fidei communio 2025 2.indb   81 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



82

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

magisterio, con más de 80 inserciones del término en todo tipo de in-
tervenciones. Ningún papa ha hablado de la mundanidad en la Iglesia 
como él. Con anterioridad, el magisterio pontificio registra abundantes 
exhortaciones a los fieles para que se cuiden del espíritu del mundo o 
hablan de lo mundano como aquello que se opone al orden divino; 
pero, propiamente, el concepto de mundanidad como enfermedad de 
la Iglesia se lo debemos a Francisco.15 Solo hay un curioso precedente 
en Benedicto XVI quien, meses antes de hacer pública su renuncia, dijo: 
«a menudo corremos el riesgo de ser deslumbrados por los resplan-
dores de la mundanidad, que nos hacen menos capaces de recorrer 
tales caminos [de Dios] o de leer tales signos».16 Obsérvese, pese a la 
diferencia de estilo, la repetición del paralelismo inmovilismo y mun-
danidad.

El antídoto a la mundanidad existente en la Iglesia, según Fran-
cisco, es disponer la Iglesia en salida (continuando con ello el camino 
renovador del Concilio Vaticano II),17 tal como recogen sus palabras a 
los jóvenes en Río de Janeiro: «¡quiero que se salga fuera, quiero que la 
Iglesia salga a la calle, quiero que la Iglesia abandone la mundanidad, la 
comodidad y el clericalismo, que dejemos de estar encerrados en noso-
tros mismos».18 Esta idea de Iglesia en salida, tan llamativa para algunos, 
tomó rápidamente cuerpo en su magisterio bajo las formas «opción mi-
sionera», «conversión pastoral» o «conversión misionera».19 Su prime-
ra exhortación apostólica ya la registra: 

Sueño con una opción misionera capaz de transformarlo todo, para que 
las costumbres, los estilos, los horarios, el lenguaje y toda estructura 
eclesial se convierta en un cauce adecuado para la evangelización del 
mundo actual más que para la autopreservación. La reforma de estruc-
turas que exige la conversión pastoral sólo puede entenderse en este 

15	 Una cierta idea del significado de tal expresión para Francisco la encontramos días pre-
vios a su elección, cuando el entonces cardenal Bergoglio rechazaba «la iglesia mundana 
que vive en sí, desde sí y para sí; vivir para darse gloria unos a otros» (Diario ABC, 26 
marzo 2013, 27).

16	 Benedicto XVI, Audiencia general, 14 noviembre 2012.
17	 «El Concilio Vaticano II presentó la conversión eclesial como la apertura a una perma-

nente reforma de sí por fidelidad a Jesucristo» (Francisco, Evangelii gaudium, n. 26).
18	 Francisco, Encuentro con los jóvenes argentinos, 28 julio 2013.
19	 La idea remite a: V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Ca-

ribe, Documento conclusivo, Aparecida, 31 mayo 2007, n. 365-372. Más al respecto en: 
A. Brighenti, Concepto y ámbito de la conversión pastoral, en R. Luciani – C. Schicken-
dantz (ed.), Reforma de estructuras y conversión de mentalidades. Retos y desafíos para 
una Iglesia sinodal, Madrid, Khaf, 2020, 203-229.

Fidei communio 2025 2.indb   82Fidei communio 2025 2.indb   82 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



83

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

sentido: procurar que todas ellas se vuelvan más misioneras» (Evangelii 
gaudium 27). 

La remodelación de la Curia Vaticana bajo la Constitución Prae-
dicate Evangelium responde justamente a este principio.20 De donde la 
reforma de la Iglesia pasa necesariamente, para Francisco, por la con-
versión misionera de todo el pueblo de Dios y todos en el pueblo de 
Dios (cf. EG 17). La reforma vendrá así de «una Ecclesia in statu conver-
sionis e in statu missionis».21

En esta Iglesia en salida misionera como paradigma (cf. EG 15), 
las llamadas periferias –otro tema estrella del pontificado de Francisco– 
juegan un papel esencial. Ellas, de algún modo, tiran de la Iglesia hacia 
la pureza evangélica, pues los pobres y marginados son los preferidos 
de Dios, a quienes el Evangelio fue anunciado primero (cf. EG 197-201). 
Cobra aquí todo su sentido aquella declaración primera del Papa a los 
periodistas: «¡cómo quisiera una Iglesia pobre y para los pobres!»,22 
luego recogida en Evangelii gaudium, n. 198: «quiero una Iglesia pobre 
para los pobres. Ellos tienen mucho que enseñarnos. Además de parti-
cipar del sensus fidei, en sus propios dolores conocen al Cristo sufriente. 
Es necesario que todos nos dejemos evangelizar por ellos». Podríamos 
hablar, en cierto modo, de las periferias como polo dinamizador de la 
Iglesia.23

20	 Cf. Francisco, Constitución Apostólica Praedicate Evangelium, 3, en AAS 114 (2022), 
376-377. Sobre la reforma de la Curia: G. Ghirlanda, La costituzione Apostolica «Praedi-
cate Evangelium» sulla curia romana, en La Civiltà Cattolica 4123 (2022), 41-56; M. Seme-
raro, La riforma di Papa Francesco, en Il Regno 14 (2016), 433-441. Una reflexión perso-
nal al respecto: G. Routhier, La réforme de la curie romaine et la synodalité de l’Église, en 
J. Famerée – G. Routhier, Penser la réforme de l’Église, Paris, Cerf, 2021, 109-129.

21	 C.M. Galli, Una facultad más sinodal y una teología más profética, en Revista Teología 
54/123 (2017), 15. Más al respecto: Id., La riforma missionaria della Chiesa secondo Fran-
cesco. L’ecclesiologia del popolo di Dio evangelizzatore, en Spadaro – Galli (ed.), La 
riforma e le riforme nella Chiesa, 53-56; R. Luciani, La reforma como conversión pastoral y 
sinodal. Eclesiogénesis de una recepción conciliar, en Luciani – Schickendantz (ed.), Re-
forma de estructuras y conversión de mentalidades, 173-182; R. Repole, Forma e riforma 
della Chiesa in papa Francisco, en Clemenzia, Forma e forme della Chiesa, 35-49.

22	 Francisco, Ad legatos communicationis socialis, 381.
23	 Sobre este aspecto: D. Fares, Si è fatto povero per arricchirci con la sua povertà 2Cor 8,9, 

en Spadaro – Galli (ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa, 491-500; C.M. Galli, Los 
pobres en el corazón de Dios y del Pueblo de Dios, en X. Pikaza – J. Antunes, El Pacto de 
las Catacumbas y la misión de los pobres en la Iglesia, Estella, Verbo divino, 2015, 259-
296; J.C. Scannone, Incarnazione, kenosis, inculturazione e povertà, en Spadaro – Galli 
(ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa, 465-483; P. Trigo, Synodality with the People: A 
Latin American Perspective, en D. Marmion – S. Ryan (ed.), Reforming the Church. Global 
perspectives, Minnesota, Liturgical Press Academic, 2023, 117-134.

Fidei communio 2025 2.indb   83Fidei communio 2025 2.indb   83 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



84

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

No obstante, más allá del interés de la prensa por determinados 
movimientos en el organigrama vaticano, Francisco insiste en la conver-
sión del corazón como el operador real de la reforma de la Iglesia. Así, 
respecto de la reforma de la Curia advierte: «Sin conversión de cora-
zón, las reformas se quedan en un ámbito meramente administrativo 
o procedimental. Todos necesitamos un cambio de vida para que la 
Iglesia pueda mostrar nítidamente el rostro genuino de Jesucristo».24 
En esta remisión de toda reforma de la Iglesia a la conversión de los 
corazones, Francisco no hace otra cosa que aplicar la doctrina fijada por 
el Vaticano II.25 Así, según el Papa, «la reforma sólo y únicamente será 
eficaz si se realiza con hombres “renovados” […]. No basta sólo cambiar 
el personal, sino que hay que llevar a los miembros de la Curia a reno-
varse espiritual, personal y profesionalmente. La reforma de la Curia no 
se lleva a cabo de ningún modo con el cambio de las personas – que 
sin duda sucede y sucederá – sino con la conversión de las personas».26 
Para Francisco, la implicación de cada miembro de la Iglesia en primera 
persona es inexcusable: «toda reforma comienza por sí mismo. La refor-
ma en la Iglesia la han hecho hombres y mujeres que no tuvieron miedo 
de entrar en crisis y dejarse reformar a sí mismos por el Señor. Es el úni-
co camino, de lo contrario no seremos más que “ideólogos de reformas” 
que no ponen en juego la propia carne».27 En efecto, la reforma de la 
Iglesia no queda cumplida por una reforma eclesiástica, reclama la fide-
lidad de todos los miembros de la Iglesia al Señor en cada generación.28

Al compás de las palabras de Francisco, los cambios operados en 
la Iglesia durante estos años son evidentes. Unos afectan al gobierno 
papal con la reestructuración de la Curia Vaticana (con intervención 

24	 Francisco, A los participantes del encuentro con organismos de ayuda a la Iglesia de 
América Latina, 23 junio 2023.

25	 Así lo evidencian: S. Mazzolini, Riforma e conversione: un imprescindibile rapporto dina-
mico, en L. Sabbarese (ed.), Riforme nella Chiesa, riforma della Chiesa, Città del Vaticano, 
Urbaniana University Press, 2019, 50-61; Chiron, Conversione e riforma nella Chiesa 
Cattolica dopo Yves Congar, 180-186.

26	 Francisco, Ad Sodales Curiae Romanae, occasione prosequendi omina Natalicia (22 
diciembre 2016), en AAS 109 (2017), 38. De la interracción personas-estructras: C. Ja-
cobs, Strukturen verändern? – Menschen verändern? Eine pastoralpsychologische Analyse 
kirchlicher Wandlungsprozesse, en S. Kopp (ed.), Kirche im Wandel: Ekklesiale Identität 
und Reform, Freiburg-Basel-Wien, Herder, 2020, 427-459.

27	 Francisco, Ad Cardinalem Renardum Marx (10 junio 2021), en AAS 113 (2021), 645.
28	 Esta «no se agota en el enésimo proyecto para cambiar las estructuras. Significa en 

cambio injertarse y radicarse en Cristo, dejándose conducir por el Espíritu» (Francis-
co, Ad participes V Conventus Ecclesialis Nationalis [10 noviembre 2015], en AAS 107 
[2015], 1287).

Fidei communio 2025 2.indb   84Fidei communio 2025 2.indb   84 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



85

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

también de ciertos organismos vinculados a la Santa Sede) o el nom-
bramiento de laicos – hombres y mujeres – en cargos de responsabili-
dad; otros de carácter legislativo como la reforma del proceso canónico 
para las causas de nulidad matrimonial o la modificación del Código de 
Derecho Canónico para permitir el acceso de la mujer al lectorado y 
acolitado, e incluso doctrinales como la modificación completa del 2267 
del Catecismo de la Iglesia Católica sobre la pena de muerte; aunque 
la novedad de mayor calado auspiciada por Francisco quizás sea la si-
nodalidad como condición de la Iglesia, a partir de la cual articular su 
naturaleza comunional, que implica a todos los fieles en ella, y el ejer-
cicio colegiado del ministerio episcopal.29 Del alcance reformador de 
estas decisiones, y otras, darán cuenta los historiadores en las próximas 
décadas; pero desde el ámbito teológico, lo que ya podemos constatar 
es el regreso de la reformatio Ecclesiae como cuestión, superando un 
silencio de siglos. 

  2. �Rehabilitación, en ámbito católico,  
del concepto reforma

Aunque hoy, al amparo de la determinación de Francisco, teólogos ca-
tólicos abordan con naturalidad la reforma de la Iglesia y resulta familiar 
hablar de ella, no siempre fue así. Hace setenta y cinco años, sólo la pre-
sencia de la palabra reforma en el título de una obra suscitó sospechas 
sobre el dominico Yves Congar, que vio cómo su libro Vraie et fausse 
réforme dans l’Église era vetado por el Santo Oficio. Se impedía tanto su 
reedición como su traducción. La razón, como el propio autor acredita, 
no era otra que la palabra réforme. Esta debía ser sustituida.30 Estamos 
en 1950, año también de la publicación de la encíclica Humani generis, 

29	 El primer intento de realización ha sido la XVI Asamblea General Ordinaria del Sínodo 
de los Obispos, bajo el título «Por una Iglesia sinodal, comunión, participación y mi-
sión», con su modalidad inédita de tres fases (local-nacional, continental y universal), 
constituyendo ya, en cierto modo, un ejercicio de sinodalidad. Esta articulación, entien-
de Francisco, permite la escucha del entero pueblo de Dios y garantiza la participación 
de fieles, colegio episcopal y obispo de Roma, cada uno según su función, cf. Francis-
co, Sancta Missa in initio XVI Coetus Generalis Ordinarii Synodi Episcoporum (10 octubre 
2021), en AAS 113 (2021), 1100-1103. Al respecto: P.P. Saldahna, Verso una nueva 
sinodalità ecclesiale?, en Sabbarese (ed.), Riforme nella Chiesa, riforma della Chiesa, 215-
241. El amplio estudio histórico-crítico de C. Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità. 
Dal Vaticano II a papa Francesco, Venezia, Marcianum press, 2023.

30	 Cf. Y. Congar, Diario de un teólogo (1946-1956), Madrid, Trotta, 2004, 219.

Fidei communio 2025 2.indb   85Fidei communio 2025 2.indb   85 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



86

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

de Pío XII, donde se censura «omnino reformandae» de la ciencia teo-
lógica.31

Esta prevención católica sobre el término reformatio atravesó, 
como vimos, el Concilio Vaticano II y vivió aún después de la encíclica Ut 
unum sint (1995), aun cuando Juan Pablo II usó el término reforma con 
profusión. ¿Cuándo se produjo entonces la inflexión sobre esta reserva 
de siglos? En nuestra opinión, la recuperación católica del concepto re-
forma se la debemos a Benedicto XVI con su antológico discurso a la Cu-
ria Romana del 22 de diciembre de 2005. En aquella ocasión, cuando el 
Pontífice describe el proceso de recepción conciliar bajo las hermenéu-
ticas opuestas de «la discontinuidad y de la ruptura» y de la «reforma, 
de la renovación dentro de la continuidad del único sujeto-Iglesia»,32 
el magisterio no sólo registra el término reformatio sin complejo, sino 
que admite su lógica: reconsideraciones doctrinales sobre elementos 
nucleares que comportaron cambios de posición en la Iglesia sin merma 
de su continuidad histórico-teológica. El concepto reforma vino así, a 
manos del propio papado, rehabilitado súbitamente. Debate herme-
néutico aparte, en el cual no entramos aquí, esta comprensión del Va-
ticano II desde el concepto reformatio quizá sea el elemento de mayor 
alcance del discurso.33

En su valoración de perspectivas sobre el Concilio, el tándem or-
questado por Benedicto XVI es de por sí curioso. A la hermenéutica de 
la discontinuidad y ruptura no opone una hermenéutica de la continui-
dad y conservación, como sería lógico, sino una hermenéutica de la re-
forma, de la renovación en la continuidad. De hecho, una supuesta her-
menéutica de la continuidad, tal como algunos cifraron su propuesta,34 
no forma parte del discurso. Es más, semejante consideración reductiva 
está en contra de lo afirmado por Benedicto XVI en su intervención,35 no 

31	 Pio XII, Humani generis (12 agosto 1950), en AAS 42 (1950), 564.
32	 Benedicto XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia (22 diciembre 2005), en AAS 

98 (2006), 46.
33	 Así lo estiman, entre otros: J.W. O’Malley, «The Hermeneutic of Reform»: a Historical 

Analysis, en Theological Studes 73 (2012), 521; o M. de Salis, Ermeneutica della riforma, 
en Annuarium Historiae Conciliorum 43 (2011), 19; Villemin, Le retour de la réforme dans 
l’Église catholique?, 49.

34	 V. gr., autores tan dispares entre sí: B. Gherardini, Concilio Ecumenico Vaticano II, Un 
discorso da fare, Frigento, Casa Mariana, 2009, 84-88; 253-254; P. Hünermann, Excom-
municatio – Communicatio, Versuch einer Schichtenanalyse der aktuellen Krise, en W. 
Beinert (ed.), Vatikan und Pius-Büder. Anatomie einer Krise, Freiburg, Herder, 2009, 160. 

35	 Destacan esta manipulación, entre otros: de Salis, Ermeneutica della riforma, 19-54; W. 
Kasper, Renovación a partir del origen. Para la interpretación del Concilio Vaticano II, en 
V. Vide – J.R. Villar (ed.), El Concilio Vaticano II. Una perspectiva teológica, Madrid, San 

Fidei communio 2025 2.indb   86Fidei communio 2025 2.indb   86 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



87

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

se ajusta al conjunto de su magisterio, ni se corresponde con la integri-
dad de su pensamiento teológico.36 Al contrario, tal como él reconoce, 
la «hermenéutica de la reforma, de la renovación en la continuidad», 
admite ciertos cambios de posición en la Iglesia a partir de movimien-
tos doctrinales (incrementos, modulaciones, reconsideraciones…) en 
continuidad de principios. Pese a todo, quien introduce audazmente el 
concepto reforma como clave del Vaticano II, al mismo tiempo lo atenúa 
mediante la aposición «de la renovación en la continuidad», término 
más familiar al oído católico.37

Otra curiosidad. Benedicto XVI atribuye su «hermenéutica de la 
reforma» a Juan XXIII en su discurso de apertura del Concilio Vaticano 
II y a Pablo VI en el discurso de clausura del mismo. Con esta remisión 
de su propuesta a los papas del Concilio, el Papa teólogo logra tres 
objetivos: 1) Anclar su propuesta en la autoridad precedente y más au-
torizada sobre el Concilio, Juan XXIII que lo convocó y Pablo VI que lo 
llevó a término, aun cuando ninguno de los dos utilizó el concepto re-
formatio ni renovatio en las intervenciones aludidas, sólo Juan XXIII habla 
de «opportunis inductis emendationibus»;38 2) Definir su propuesta a 
partir del marco dado por Juan XXIII y Pablo VI en los discursos referi-
dos; 3) Entender el Vaticano II como un concilio de reforma, porque así 
fue concebido por Juan XXIII y luego reconocido por Pablo VI, según la 
argumentación de Benedicto XVI. Aquí está la clave. Hasta entonces, el 
carácter reformador del Concilio sólo se había contemplado respecto a 
la liturgia; ahora, en cambio, la reforma es marco omnicomprensivo del 
Vaticano II.39

Pablo, 2013, 69; G. Marengo, Benedetto XVI, il Vaticano II e la rinuncia al Pontificato, 
Assisi, Cittadella, 2013, 9; G. Richi Alberti, A propósito de la «hermenéutica de la conti-
nuidad». Nota sobre la propuesta de B. Gherardini, en Scripta Theologica 42 (2010), 62; 
G. Routhier, L’herméneutique de Vatican II, Réflexions sur la face cachée d’un débat, en 
Recherches de sciencie religieuse 100 (2012), 52-53.

36	 Cf. K. Koch, Il Concilio Vaticano II, tra innovazione e tradizione, en Benedetto XVI, Il Con-
cilio Vaticano II. L’ermeneutica della riforma, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vatica-
na, 2013, 33-34; F.S. Venuto, Il Concilio Vaticano II. Storia e recezione a cinquant’anni 
dall’apertura, Cantalupa, Effatà, 2013, 30-35; P. Blanco, ¿Ruptura o reforma? La her-
manéutica del Concilio Vaticano II en los escritos de J. Ratzinger, en Teología y vida 54 
(2013), 255-287.

37	 Cf. O’Malley, The Hermeneutic of Reform, 542-546.
38	 Juan XXIII, Gaudet Mater Ecclesia (11 octubre 1962), en AAS 54 (1962), 788.
39	 Sobre el Vaticano II, concilio reformista: Canobbio, Quale riforma per la Chiesa?, 139-

152; C. Dotolo, L’idea teologica di riforma, en Sabbarese (ed.), Riforme nella Chiesa, 
riforma della Chiesa, 39-41; S. Pié-Ninot, «Ecclesia semper reformanda», La recepción 
del Vaticano II, en Revista Catalana de Teologia 37 (2012), 281-302; O’Malley, La rifor-
ma nella vita della Chiesa, 97-107.

Fidei communio 2025 2.indb   87Fidei communio 2025 2.indb   87 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



88

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

A tenor de la invocación que Benedicto XVI hace de Juan XXIII y 
Pablo VI, la hermenéutica de la reforma está definida por el fin mismo 
del Vaticano II, que no fue repetir «la enseñanza de los Padres y Teólo-
gos antiguos y modernos […]. Para eso no era necesario un concilio».40 
Su misión, afirmó Juan XXIII, debía ser «que el sagrado depósito de la 
doctrina cristiana sea custodiado y propuesto de modo más eficaz». 
Para ello, «es necesario que la Iglesia nunca aparte sus ojos del sacro 
patrimonio de la verdad, recibido de los padres; pero, al mismo tiem-
po, debe mirar a lo presente, a las nuevas condiciones y formas de vida 
introducidas en el mundo actual».41 Y concluye: 

El espíritu cristiano y católico del mundo entero espera que se dé un 
paso adelante hacia una penetración doctrinal y una formación de las 
conciencias que esté en correspondencia más perfecta con la fidelidad 
a la auténtica doctrina, estudiando ésta y exponiéndola a través de las 
formas de investigación y de las fórmulas literarias del pensamiento mo-
derno. Una cosa es la substancia de la antigua doctrina, del depositum 
fidei, y otra la manera de formular su expresión.42 

Esta labor de penetración doctrinal a fin de presentar la verdad 
de fe de modo adecuado al hombre actual es exactamente, para Pablo 
VI en su discurso de clausura, el fin del Vaticano II. La idea de reforma 
viene así dibujada, a través de los papas del Concilio, bajo el abunda-
miento en la verdad revelada, que lleva a reconsiderar el magisterio 
precedente y, en consecuencia, modificar ciertas posiciones históricas 
de la Iglesia. 

En efecto, tal como expresa literalmente Benedicto XVI, el Vati-
cano II significó «una nueva relación vital» de la Iglesia, a través de los 
Padres conciliares, con el depositum fidei, en cohesión con la Tradición, 
dentro del nuevo marco conceptual al que la modernidad había dado 
lugar.43 En esta operación, la Iglesia alcanzó una conciencia mayor de la 
verdad de la fe que le permitió, en continuidad de principios, superar 
ciertas formas caducas de su realización histórica; «en este conjunto de 
continuidad y discontinuidad en diferentes niveles consiste la verdade-
ra naturaleza de la reforma».44 Gracias a esta acción, se logró una «nue-

40	 Juan XXIII, Gaudet Mater Ecclesia, 791.
41	 Juan XXIII, Gaudet Mater Ecclesia, 790-791.
42	 Juan XXIII, Gaudet Mater Ecclesia, 792.
43	 Benedicto XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia, 47.
44	 Benedicto XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia, 49. En efecto, Benedicto XVI 

«non identifica la novità con l’ermeneutica della rottura né la continuità con l’ermeneu-

Fidei communio 2025 2.indb   88Fidei communio 2025 2.indb   88 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



89

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

va definición de la relación entre la fe de la Iglesia y ciertos elementos 
esenciales del pensamiento moderno»,45 con revisión de algunas deci-
siones históricas en tres ámbitos: 1) La relación entre la fe y las ciencias 
modernas; 2) La relación entre la Iglesia y el Estado moderno, especial-
mente en uno de sus principios esenciales: la libertad religiosa; 3) La 
relación entre la Iglesia y las religiones, en particular, con el judaísmo.46

Benedicto XVI logra integrar los cambios efectivos operados en 
la Iglesia a partir de la reflexión conciliar, donde el depositum fidei va a 
presentar nuevos desarrollos que llevan a ciertos ajustes de posición, 
a través de una comprensión eclesiológica, teológicamente fuerte: el 
«único sujeto-Iglesia, que el Señor nos ha donado; es un sujeto que cre-
ce en el tiempo y se desarrolla, pero permaneciendo siempre el mismo, 
único sujeto del pueblo de Dios en camino».47 Este «único sujeto-Igle-
sia» viene cualificado teologalmente, en raíz, por la donación divina 
de la cual nace y toma su identidad «pueblo de Dios», desde donde 
hay que entender su ser dinámico, «en camino», a través de la historia: 
«crece en el tiempo y se desarrolla, pero permaneciendo siempre el 
mismo». Sin este sujeto único continuo en la historia no se hace com-
prensible que pueda darse reforma en continuidad, cuando ha existido 
modificación de posiciones doctrinales. En efecto, sólo mediante una 
continuidad histórico-teológica del sujeto Iglesia puede contemplarse 
una reforma sin merma de la continuidad, pese a los movimientos doc-
trinales y consecuentes cambios de posición histórica que el Concilio 
operó dentro de ella.

Si observamos, las hermenéuticas «de la discontinuidad y de la rup-
tura» y «de la reforma, de la renovación en la continuidad» obedecen a 
una tipificación de base eclesiológica. Tanto una como otra se entienden 
respecto del único sujeto-Iglesia, si este es quebrado o no. Si el Vaticano 

tica della riforma, ma vede piuttosto quest’ultima come una novità nella continuità»: de 
Salis, Ermeneutica della riforma, 28. Lecturas similares en: J.A. Komonchak, Novelty in 
Continuity, Pope Benedict’s Interpretation of Vatican II, en America 200/3 (2009), 12-13; 
B.J. Hilberath, Kontinuität oder Bruch? Für eine angemessene Hermeneutik des Zweiten 
Vatikanische Konzil, en Herder Korrespondendenz Spezial 2 (2012), 5; F. Scanziani, L’e-
vento e lo Spirito. Approci interpretativi al Vaticano II, en Scuola cattolica 141 (2013), 106-
107; Venuto, Il Concilio Vaticano II, 28-29; N. Ormerod, Vatican II – Continuity or Dis-
continuity?: Toward an Ontology of Meaning, en Theological Studies 71 (2010), 610-611.

45	 Benedicto XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia, 51.
46	 Cf. Benedicto XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia, 49. Específcamente sobre 

esta cuestión: K. von Stosch, Neuaufbruch in der Religionstheologie? Identität und Re-
form in den Dokumenten des Zweiten Vatikanischen Konzils zu den nichtchristlichen Reli-
gionen, en Kopp (ed.), Kirche im Wandel, 218-238.

47	 Benedicto XVI, Ad Romanam Curiam ob omina natalicia, 46.

Fidei communio 2025 2.indb   89Fidei communio 2025 2.indb   89 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



90

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

II se concibe acto absoluto, a modo de asamblea constituyente sobre la 
fe, se produce una fractura insalvable entre la Iglesia anterior al Concilio 
y la nacida de él. La distinción entre preconciliar y posconciliar deja de 
ser referencia temporal para expresar la cesura del ser eclesial que en el 
seno del Vaticano II se habría producido.48 La única diferencia entre tra-
dicionalistas y progresistas, en este punto, es de perspectiva. Si para los 
primeros, el Concilio rompe con la Tradición de la Iglesia, perpetrando 
un acto de apostasía; para los segundos, el Concilio marca el principio de 
una Iglesia nueva. En cambio, si el Vaticano II se concibe actividad interior 
del único sujeto-Iglesia a cargo de los padres conciliares, como parte de 
su caminar en la historia bajo la acción del Espíritu Santo, su reflexión se 
inserta en la Tradición con la cual se comunica, sin quiebra por tanto de 
la Iglesia.49 Para Benedicto XVI, esta es la clave de la reforma de la Iglesia 
operada por el Vaticano II; en realidad, de toda reformatio Ecclesiae.

  3. �Panorama bibliográfico actual  
en torno a la reformatio Ecclesiae

Tras el discurso de Benedicto XVI a la Curia Romana del 22 diciembre 
de 2005, al margen de cuanto se debatió y publicó sobre hermenéutica 
de la reforma a partir de aquella intervención,50 el interés teológico por 
la reformatio Ecclesiae no ha dejado de crecer. Al volumen considera-
ble de títulos publicados, singularmente desde 2015, debemos sumar 
la gran cantidad de iniciativas académicas que se vienen ocupando del 

48	 En su obra teológica, Joseph Ratzinger ya advertía de cierta visión refundacionista del 
Vaticano II a modo de «una hora cero en la que todo comenzaba de nuevo»: J. Ratzin-
ger, Balance del posconcilio, Fracasos, tareas, esperanzas, en Id., Obras completas, vol. 
7/2, Madrid, BAC, 2016, 1010; Id., Rapporto sulla fede. Vittorio Messori a colloquio con 
Joseph Ratzinger, Cinisello Balsamo, San Paolo, 1985, 33. Al fondo de esta advertencia, 
se alude a la tesis rahneriana sobre el Concilio «inicio del inicio»: K. Rahner, Le Concile 
– un nouveau commencement, en Id., Le deuxième concile du Vatican. Contributions au 
Concile et à son interprétation, Paris, Cef, 2015, 766.

49	 Cf. A. Scola, Riforma della Chiesa e primato della fede: Per un’ermeneutica del concilio 
Vaticano II, Bologna, EDB, 2013, 20-22.

50	 Seguimiento bibliográfico al respecto: M. Faggioli, Council Vatican II: Bibliographical 
Overview, en Cristianesimo nella Storia 29 (2008), 567-610; 32 (2011), 755-791; 34 
(2013), 15-28; 927-955; 37 (2016), 675-716; 40 (2019), 711-738; 43 (2022), 875-904; 
G. Routhier, Recherches et publications récentes autour de Vatican II, en Laval théolo-
gique et philosophique 61 (2005), 613-653; 64 (2008), 783-824; 67 (2011), 321-373; 69 
(2013), 585-642. J. Wicks, New Light on Vatican Council II, en The Catholic Historical 
Review 92 (2006), 609-628; 94 (2008), 75-101; 95 (2009), 546-569; 98 (2012), 476-502; 
99 (2013), 727-748; 102 (2016), 97-117; 104 (2018), 322-347.

Fidei communio 2025 2.indb   90Fidei communio 2025 2.indb   90 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



91

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

tema: seminarios de estudio, jornadas teológicas, ciclos de conferen-
cias… Incluso algunos centros han articulado cursos monográficos (v. 
gr. la Facultad de Teología de Paderborn o la de Italia Settentrionale en 
Milán). Tantas iniciativas vistas en conjunto, esta pléyade de teólogos, 
historiadores, canonistas… de las más diversas instituciones académicas 
y nacionalidades, nos ubican ante una reflexión coral en acto.

El panorama bibliográfico, que modestamente ofrecemos aquí, se 
ciñe específicamente a lo publicado en tanto cuestión teológica. Dejamos 
fuera de esta presentación los estudios históricos sobre la Reforma pro-
testante u otras reformas de la Iglesia, así como aquellos que se ocupan 
de la reforma litúrgica vinculada al Concilio Vaticano II. Estos argumentos 
tienen su propio espacio en publicaciones especializadas a las cuales nos 
remitimos. Obviamente hay mucho más escrito de lo que aquí se refiere. 
A quien no se vea reconocido en estas páginas, pedimos perdón.

De cuño académico, por sus frutos editoriales, reseñamos de es-
tos años las siguientes iniciativas en torno a la reforma de la Iglesia que 
han enriquecido notablemente el panorama teológico. Por orden cro-
nológico:

– XV Simposio de Teología Histórica (Valencia, del 14 al 16 de 
noviembre de 2011), bajo el lema Ecclesia semper reformanda, teolo-
gía y reforma de la Iglesia. Este evento, organizado por la Facultad de 
Teología San Vicente Ferrer de Valencia, giró en torno a la reforma de 
la Iglesia con motivo del IV Centenario de la muerte del santo obispo 
reformador Juan de Ribera. Pese al corte histórico de sus ponencias, 
también hubo ya algunas contribuciones sobre la reforma de la Iglesia 
en el presente eclesial.51

– Congreso organizado por la Comunidad de Bose, del 14 al 17 
de mayo de 2015, junto a la Facultad de Teología de la Universidad Ca-
tólica de Lyon, la Facultad Teológica Valdense de Roma, las facultades 
de teología de Estrasburgo, la católica y la protestante, y las facultades 
de teología reformada de la Suiza romanda. En el contexto del inme-
diato V Centenario de las noventa y cinco tesis de Lutero, el encuentro 
se definió bajo el lema 1517-2017: Riformare insieme la Chiesa. Este, sin 
embargo, no fue un evento marcado por los estudios históricos, sino 
por la reflexión teológica en torno a la exigencia de reforma en la Iglesia, 
subrayando la dimensión ecuménica.52

51	 Facultad de Teología San Vicente Ferrer (ed.), Ecclesia semper reformanda, teología 
y reforma de la Iglesia, Valencia, Facultad de Teología San Vicente Ferrer, 2012.

52	 Wirz (ed.), Riformare insieme la Chiesa.

Fidei communio 2025 2.indb   91Fidei communio 2025 2.indb   91 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



92

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

– Seminario «no oficial» de teólogos (Roma, del 28 de septiem-
bre al 2 de octubre de 2015), al amparo de la revista La Civiltà Cattolica. 
Con motivo del cincuenta aniversario de la clausura del Concilio Vatica-
no II, el extenso cuerpo de teólogos reflexionó sobre el camino a seguir 
en la reforma de la Iglesia a la luz del magisterio conciliar.53

– XI Leuven Encounters in Systematic Theology, que se celebró 
del 11 al 14 de octubre de 2017. En pleno V Centenario de la Reforma 
de Lutero y con tal motivo, el encuentro estuvo dedicado al proceso de 
reforma iniciado por Lutero bajo el lema Ecclesia semper reformanda. 
No obstante, entre la abundancia de estudios históricos, también apa-
recen algunas contribuciones de orden teológico.54

– XV Jornadas de la Asociación de Teólogas Españolas (Madrid, 
del 9 al 11 de noviembre 2017) con el lema Reforma y reformas en la 
Iglesia. Miradas críticas de las mujeres cristianas, también con motivo de 
V Centenario de la Reforma protestante, aunque con ponencias no his-
tóricas, sino del presente eclesial.55

– Congreso Internacional que la Pontificia Università Urbaniana 
dedicó en 2018 al tema Riforme nella Chiesa, riforma della Chiesa.56

– I y II Seminario Internacional de Teología organizados por el de-
nominado Grupo Iberoamericano de Teología, en Caracas (Venezuela). 
El primero, el 21 y 22 de noviembre de 2019, bajo el lema Reforma de 
estructuras y conversión de mentalidades en la Iglesia de hoy, que centró 
su mirada en los cambios que deben producirse en la Iglesia para alcan-
zar una nueva gobernanza más colaborativa e inclusiva del laicado; y el 
segundo, del 7 al 10 de septiembre 2021, en torno a La renovación ecle-
sial en clave sinodal y ministerial, que concreta la demanda participativa 
del primer seminario según el modelo sinodal.57

53	 Spadaro – Galli (ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa. Una crítica a esta obra, aun-
que temáticamente muy limitada porque se ciñe a la cuestión primado-sinodalidad en: 
A. Marchetto, La riforma e le riforme nella Chiesa. Una risposta, Città del Vaticano, 
Libreria Editrice Vaticana, 2017.

54	 P. De Mey – W. François (ed.), Ecclesia Semper Reformanda: Renewal and Reform Be-
yond Polemics, Leuven-Paris-Bristol, Peeters, 2020.

55	 M. Vidal i Quintero (ed.), Reforma y reformas en la Iglesia. Miradas críticas de las muje-
res cristianas, Estella, Verbo Divino, 2018.

56	 Sabbarese (ed.), Riforme nella Chiesa, riforma della Chiesa.
57	 Tras la celebración de cada seminario, sus respectivos coordinadores sacaron a impren-

ta una publicación que, no siendo exactamente las actas de los mismos, tienen su base 
en ellos: Luciani –  Schickendantz (ed.), Reforma de estructuras y conversión de men-
talidades; R. Luciani – S. Noceti – C. Schickendantz (ed.), Sinodalidad y reforma: un 
desafío eclesial, Bobadilla del Monte, PPC, 2022.

Fidei communio 2025 2.indb   92Fidei communio 2025 2.indb   92 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



93

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

– Serie de jornadas teológicas, con seminarios de docentes pos-
terior, que la Facoltà Teologica dell’Italia Centrale, en Florencia, dedica 
desde 2018 hasta el presente a diversos aspectos eclesiológicos que 
tocan la cuestión de la reformatio Ecclesiae.58

Todas estas iniciativas académicas tienen en común la consideración 
propiamente teológica de la cuestión, el tratamiento multidisciplinar 
del tema (desde la eclesiología a la canonística, pasando por la pasto-
ral, el ecumenismo, la historia, la espiritualidad, la misionología… o la 
filosofía, sociología, politología) y el rico perfil de sus ponentes, laicos, 
sacerdotes, religiosos y religiosas… de distintas instituciones académi-
cas y nacionalidades diversas. Temáticamente, encontramos en ellas un 
amplio espectro de cuestiones que va, desde el análisis del momento 
presente y sus retos para la Iglesia al análisis conceptual de la reformatio 
Ecclesiae, pasando por diversos anclajes históricos de la actual reflexión, 
ya sea en referencia directa al papa Francisco o al Vaticano II, ya sea en 
el marco de las reformas anteriores de la Iglesia. Dentro de los aspectos 
concretos de reforma destaca, por su presencia recurrente, todo cuan-
to tiene que ver con una nueva gobernanza de la Iglesia en comunión, 
la reformulación del ministerio ordenado y la participación efectiva del 
laicado en la toma de decisiones dentro de la Iglesia, singularmente de 
la mujer. Puntualmente, según las inquietudes de los organizadores, 
podemos encontrar diversos acentos. Así, La riforma e le riforme nella 
Chiesa (2016) destaca la inculturación dentro del proceso de reforma 
de la Iglesia e incluye gran cantidad de colaboraciones en clave ecumé-
nica; también Riformare insime la Chiesa (2016) abunda en la reación 
reforma-ecumenismo. Riforme nella Chiesa, riforma della Chiesa (2019), 
que se debe a la Pontificia Università Urbaniana, muestra una lógica sen-
sibilidad por las misiones y aporta visiones únicas como el problema de 
la reforma en el mundo judío e islámico. Reforma de estructuras y conver-
sión de mentalidades (2020) y Sinodalidad y reforma: un desafío eclesial 
(2022), obras herederas de los seminarios internacionales de teología 
celebrados en Caracas, registran un importante número de colabora-

58	 Clemenzia (ed.), Forma e forme della Chiesa; A. Clemenzia – N. Salato (ed.), Quale 
Riforma della Chiesa?, Firenze, Nerbini, 2023. A diferencia del resto de publicaciones 
que carecen de una consideración conclusiva, alguna por decisión explícita (v. gr. Spada-
ro – Galli [ed.], La riforma e le riforme nella Chiesa), el capítulo conclusivo que ofrece 
Nicola Salato, junto a la reflexión inicial de Alessandro Clemenzia, dan gran cohesión a 
esta publicación.

Fidei communio 2025 2.indb   93Fidei communio 2025 2.indb   93 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



94

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

ciones en torno al diseño de una gobernanza eclesial compartida, con 
inclusión del laicado en ella. 

Junto a estas obras colectivas, de cuño académico, también han 
aparecido en estos años algunos trabajos individuales en torno a la re-
forma de la Iglesia. Los primeros a raíz del anuncio de reforma de la 
Curia romana por Francisco. Estas primeras publicaciones suelen ser re-
flexiones generales muy personales, guiadas por el deseo de renovar 
la vida eclesial a través de la implicación activa del laicado.59 Esta línea 
temática va a ser una constante hasta los títulos más recientes que, al 
amparo del Sínodo sobre la sinodalidad, se han publicado. Estas últimas 
obras, a diferencia de las primeras, presentan un discurso mucho más 
articulado y fundamentado. En ellas suelen comparecer tres cuestiones 
distintas, aunque entrelazadas, que la sinodalidad entraña: la comunión 
de las Iglesias entre sí y de estas con la Iglesia universal, la colegialidad 
episcopal y la redefinición del ministerio petrino a partir de ella y, sobre 
todo, la participación universal del laicado en la toma de decisiones en 
la Iglesia y su inclusión en los órganos de responsabilidad en virtud de 
su consagración bautismal.

En estas obras, reforma y sinodalidad frecuentemente entran 
en sinergia. El Sínodo sobre la sinodalidad, con su peculiar proceso de 
consulta universal y realización en dos fases, se concibe en cierto modo 
como reforma de la Iglesia en acto. Un buen número de autores entien-
de que la reforma de la Iglesia radica en la dinámica sinodal que trae el 
Sínodo propuesto por Francisco y viceversa: que el Sínodo dará lugar a 
la reforma de la Iglesia. La sinodalidad aquí no sería tanto una dinámica 
de comunicación interna, como el inicio de un proceso de cambio en la 
Iglesia, que comporta descentralización y multiculturalidad, desclerica-
lización e inclusión del laicado en el gobierno de la Iglesia. Todas ellas 
invocan, por lo general, al Concilio Vaticano II como fundamento de 
sus propuestas, que el papa Francisco estaría llevando a término con 
su propuesta sinodal.60 La cuestión de la reformatio Ecclesiae en estas 
obras, salvo excepciones, queda muy reducida a la cuestión de la par-

59	 S. Dianich, La Chiesa Cattolica verso la sua riforma, Brescia, Queriniana, 2014; J. Mar-
tínez Gordo, La conversión del papado y la reforma de la curia vaticana, Bobadilla del 
Monte, PPC, 2014; N. Castellanos, El Espíritu sopla del Sur. Las reformas de Francisco, 
Bobadilla del Monte, PPC, 2016; A. Lefrank, Kirche ist Paradox. Orientierung für den 
fälligen Wandel, Würzburg, Echter, 2016.

60	 Cf. V.R. Azcuy, Reforma inclusiva de la Iglesia católica. Significado y profecía de una re-
cepción inacabada, en Luciani – Schickendantz (ed.), Reforma de estructuras y conver-
sión de mentalidades, 93-120.

Fidei communio 2025 2.indb   94Fidei communio 2025 2.indb   94 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



95

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

ticipación solidaria de todo el pueblo de Dios en los procesos delibe-
rativos y ejecutivos de la Iglesia, sin abordar otras cuestiones ya sea de 
orden doctrinal o espiritual. Aquí encontramos tanto reflexiones indi-
viduales,61 como estudios monográficos62 o publicaciones colectivas.63

No obstante, estos años también nos han dejado algunas obras, 
teológicamente más globales, acerca de la reforma de la Iglesia. Tal es 
el caso de Quale riforma per la Chiesa?, obra de Giacomo Canobbio, 
quien nos ofrece una primera presentación sistemática de la cuestión, 
casi un manual docente;64 Penser la réforme de l’Église, obra conjunta 
de Joseph Famerée y Gilles Routhier, quienes intentan una reflexión no 
polémica sobre los principios y criterios teológicos comprometidos en 
la reforma de la Iglesia;65 o Dieselbe Kirche anders denken, de Michael 
Seewald, donde podemos encontrar una de la orientaciones más origi-
nales de la cuestión, pues afronta la reformatio Ecclesiae como rediseño 
de la Iglesia sobre sí, a modo de punto cero, donde alcance un modo 
distinto de ser al actual, aun manteniendo su identidad.66

Por último, también la canonística ha entrado en la reflexión de 
la reformatio Ecclesiae. Entre los autores que han publicado individual-
mente en estos años destacan: Nicolás Álvarez de las Asturias,67 Severi-

61	 V. gr.: C. Militello, Sinodalità e riforma della Chiesa, Cinisello Balsano, San Paolo, 2023.
62	 Entre otros títulos: R. Luciani – S. Noceti, Sinodalmente: forma e riforma di una Chiesa si-

nodale, Firenze, Nerbini, 2022; A. Clemenzia – N. Salato, Processualità, Sinodalità, Rifor-
ma. La dinamica dello Spirito nella comunità cristiana, Firenze, Nerbini, 2022. Esta obra, 
en parte, continúa la reflexión iniciada en: P. Coda – A. Clemenzia, Il Terzo Persona. Per 
una teologia dello Spirito Santo, Bologna, EDB, 2020.

63	 Destacamos: Kopp (ed.), Kirche im Wandel; B. Jürgens – M. Sellmann (ed.), Wer ent-
scheidet, wer was entscheidet?: zum Reformbedarf kirchlicher Führungspraxis, Freiburg-
Basel-Wien, Herder, 2020, que propugna una nueva gobernanza laical para la Iglesia, 
ante el sistema episcopal fallido que evidencian los escándalos sexuales y económicos; 
y D. Marmion – S. Ryan (ed.), Reforming the Church. Global perspectives, Collegeville 
MN, Liturgical Press Academic, 2023, que presenta la reforma de la Iglesia a partir de la 
sinodalidad como condición de la Iglesia.

64	 G. Canobbio, Quale riforma per la Chiesa?. Del mismo autor, sobre sinodalidad: Id., Un 
nuovo volto della Chiesa? Brescia, Morceliana, 2023.

65	 J. Famerée – G. Routhier, Penser la réforme de l’Église, Paris, Cerf, 2021.
66	 M. Seewald, Reform – Dieselbe Kirche anders denken, Freiburg i.B., Herder Verlag, 2019. 

Este enfoque sobre la reforma se alimenta de su trabajo previo: Id., Dogma im Wandel. 
Wie Glaubenslehren sich entwickeln, Freiburg i.B., Herder Verlag, 2018. En línea similar: 
A. Spadaro, Crisi e futuro della Chiesa, en La Civiltà Cattolica 4140 (2022), 523-529, que 
presenta la Iglesia abierta al futuro en posibilidad. Con más rigor, pero dentro de una 
visión procesual: M. Nardello, Dio interagisce con la sua Chiesa, Bologna, EDB, 2018, 
245-261. 

67	 N. Álvarez de las Asturias, Ecclesia semper reformanda: La contribución del derecho 
canónico, Madrid, Universidad San Dámaso, 2014.

Fidei communio 2025 2.indb   95Fidei communio 2025 2.indb   95 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



96

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

no Dianich68 y Carlo Fantappiè.69 Estos trabajos implementan la reflexión 
sobre la reforma de la Iglesia en la conexión necesaria entre teología, 
singularmente eclesiología, y derecho, pues la unidad de comunión teo-
lógica Iglesia, en tanto supone una agregación social de personas que 
componen un sujeto en la historia, tiene necesidad de ordenar sus rela-
ciones ad intra y su acción ad extra.

  4. �Algunas observaciones para el debate,  
a modo de conclusión 

De cuanto se ha publicado estos años en torno a la reformatio Ecclesiae, 
en la multitud de enfoques que ofrecen, podemos centar la mirada en 
una serie de puntos medulares que, a nuestro entender, son determi-
nantes para una consideración adecuada de la cuestión. En síntesis, es-
tos serían: 

1. Consideración de la doble perspectiva, histórica y teológica, 
que la reformatio Ecclesiae entraña. Si bien la exigencia de reforma en 
la Iglesia viene suscitada, de ordinario, por dolencias que esta presenta 
en su realización histórica, el deseo de reforma y la razón que la guía es 
teológica, porque nace de la verdad teologal Iglesia y, desde ella, recla-
ma la corrección de su realización histórica.70 Así, ya en raíz, el plano his-
tórico y el teológico se ven entrelazados. De donde, una consideración 
de la reformatio Ecclesiae carente de perspectiva histórica será ciega, 
al igual que una falta de perspectiva teológica la dejará sin criterio, ni 
sentido último; pues, por relevantes que sean las decisiones históricas 
que se adopten en la reforma de la Iglesia, estas en modo alguno agotan 
el plano teológico que las inspiró. Ningún proceso histórico de reforma 
puede afirmar que llevó a la Iglesia a su figura acabada. Esto, además de 
pretencioso, sería una reducción histórica del plano teológico que co-
sifica la cuestión. Dicho de otro modo, la reforma Ecclesiae en términos 
teológicos nunca queda satisfecha del todo en el plano histórico. Mien-
tras la Iglesia esté sujeta a la incosnsistencia propia del espacio-tiempo, 

68	 S. Dianich, Riforma della Chiesa e ordinamento canonico, Bologna, EDB, 2018. Esta obra 
es, en parte, una reflexión extendida de la introducción que compuso para: Id., Diritto e 
teologia. Ecclesiologia canonistica per una riforma, Bologna, EDB, 2015. No incluimos esta 
obra entre los títulos recientes porque es colección de artículos publicados años atrás.

69	 C. Fantappiè, Per un cambio di paradigma. Diritto canonico, teologia e riforme nella Chie-
sa, Bologna, EDB, 2019. A esta obra hay que sumar su trabajo específico sobre sinodali-
dad: Id., Metamorfosi della sinodalità. Dal Vaticano II a papa Francesco.

70	 Cf. Dotolo, L’idea teologica di riforma, 37.

Fidei communio 2025 2.indb   96Fidei communio 2025 2.indb   96 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



97

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

su reforma será cuestión abierta.71 Por tanto, las reformas que la Iglesia 
puede necesitar en cualquier momento no deben conducir a una pér-
dida de perspectiva teológica sobre la cuestión. Bajo esta, la reformatio 
Ecclesiae obedece a la llamada constante del Espíritu Santo en la Iglesia 
que la conmina a la fidelidad debida a Jesucristo, en relación con su ser 
y misión, y la impulsa hacia delante al encuentro con Él. Cualquier re-
forma nunca es la definitiva, ella sólo es un trecho del camino histórico 
de la Iglesia que va desde la llamada de Jesús a sus primeros discípu-
los a la consumación escatológica.72 Esta doble perspectiva, histórica y 
teológica, que se cruzan en la consideración de la reforma de la Iglesia, 
conforme a la realitas complex que la Iglesia es (cf. LG 8), comporta la ne-
cesidad de valorar adecuadamente los contextos y procesos humanos 
juntamente a la solvencia teológica en la reflexión. Errar en uno de los 
planos, o en ambos, puede llevar a la inoperancia de las medidas adop-
tadas o terminar distorsionando la verdad de la Iglesia.

2. El ámbito adecuado para la reflexión de la reformatio Ecclesiae 
es el nosotros-Iglesia. Tanto el deseo de reforma como la reflexión teo-
lógica pareja a ella, aunque sea a cargo de una sola persona, nace y acon-
tece dentro de la entidad comunional Iglesia, teniéndola a ella, además, 
como fin. Esta singular condición de la reflexión sobre la Iglesia (también 
cuando se considera su reforma) establece consigo el nosotros-Iglesia 
como el ámbito adecuado. De modo que cualquier discurso que se haga 
sobre la reforma de la Iglesia requiere por definición una reflexión in 
Ecclesia, ex Ecclesia, cum Ecclesia, porque la Iglesia aquí no es un otro que 
se analiza, sino que ella contiene en sí a quienes la consideran y acontece, 
en cierta medida, en ellos. Esta imbricación establece la communio Eccle-
siae como criterio para la reflexión en torno a su reforma.73

3. La fe es el logos propio del discurso teológico, también cuan-
do se aborda la reformatio Ecclesiae. Ninguna consideración sobre la 
Iglesia es completa si se prescinde del logos de la fe, porque sólo por la 
fe, y a través de ella, se tiene acceso a la verdad última de su misterio, 
pues la Iglesia nace en la confesión de fe de Pedro y viene definida pre-

71	 «Tutte le generazioni devono affrontare sfide, e per alcune di esse una soluzione de-
finitiva spesso non esiste» (M. de Salis, Il significato di riforma nell’attuale letteratura 
ecclesiologica, en Clemenzia –  Salato [ed.], Quale Riforma della Chiesa?, 70).

72	 «La riforma, nella vita della chiesa di Cristo, si presenta come un cammino molto lungo, 
ininterrotto e incompiuto. […] proprio perché si tratta della Chiesa di Cristo, il quale è 
la “forma” e il “formatore” della Chiesa, in un dinamismo spirituale che fa di lui un peren-
ne ri-formatore della sua sposa» (S. Xeres, La riforma come dimensione essenziale della 
chiesa: panorama storico, en Wirz, Riformare insieme la Chiesa, 59).

73	 Del riesgo de des-eclesialización: cf. Dotolo, L’idea teologica di riforma, 36.

Fidei communio 2025 2.indb   97Fidei communio 2025 2.indb   97 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



98

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

cisamente por ella.74 La fe aquí no es una disposición psico-afectiva o 
devoto-espiritual, sino capacidad cognitiva propia que nace del «credo 
in Iesum Christum, Filium eius unicum, Dominum nostrum» revelado (cf. 
Mt 16,17) y procede según su lógica. Esta inteligencia de la fe, por su 
propia naturaleza, nunca es acción de un yo aislado confiado a su propia 
creatividad y capacidad, sino que comporta el nosotros-Iglesia al que la 
fe da lugar. En cierto modo, hay una circularidad entre fe e Iglesia: sin 
la fe, la Iglesia no se hace comprensible; sin Iglesia, no se alcanza la fe. 
La dinámica propia de este logos de la fe es el diálogo dentro del no-
sotros-Iglesia. Esto es: la apertura mutua yo-tú conforme al λόγος de la 
fe, que genera una realidad común mayor compartida: el nosotros en la 
verdad, don propio del Espíritu Santo, que caracteriza el camino de la 
Iglesia.75 Aquí, diálogo viene tomado en sentido radical: dia-λόγος cuya 
base no es el parlamentarismo, ni su horizonte el sentir de la mayoría, 
sino la verdad de la fe desde la cual se discierne en común, de acuerdo 
al nosotros que es la Iglesia por definición.76 Esta verdad de la fe, que es 
el motor del dialogo, impide disociar el sensus fidelium del sensus fidei 
en el discernimiento de las cuestiones, mucho menos apelar al sensus 
fidelium como dirimente de la verdad de la fe a partir de una compren-
sión sociológica de este, como el sentir de la mayoría.77 Sea cual sea la 
forma orgánica que adopte el dialogo eclesial, este debe darse según la 
lógica interna que el propio dia-λόγος (de la fe) pide. 

74	 Seguimos en este punto a: J. Ratzinger, El primado del Papa y la unidad, en Id., Obras 
completas, vol. 8/1, 630; H. de Lubac, La fe cristiana, Salamanca, Sígueme, 1988, 199-
200; H.U. von Balthasar, ¿Quién es la Iglesia?, en Id., Ensayos teológicos, vol. 2, Madrid, 
Cristiandad, 2001, 162; P. Tillich, Systematic Theology, vol. 2, Chicago, University Chi-
cago Press, 1957, 97.

75	 «Le consensus, l’unanimité est un effet du Saint-Esprit et la marque de sa présence. 
C’est lui qui fait l’unité de l’Église dans l’espace et dans le temps» (Y. Congar, La récep-
tion comme réalité ecclésiologique, en Revue des Sciences Philosophiques et Théologiques 
56 [1972], 395).

76	 Pese a lo mucho escrito sobre la escucha mutua son escasas las reflexiones sobre las exi-
gencias fundamentales del diálogo. A lo sumo se encuentran alguna aportaciones de or-
den práctico (vocación, competencia, libertad) como se presentan en: A. Desmazières, 
A Conversion to Dialogue: The Churh’s Dialogical Reform in the Light of Gaudium et Spes, 
en Marmion – Ryan (ed.), Reforming the Church, 153-166; D. Marmion, A Church That 
Listens: Synodality in the Life and Mission of the Church, en Marmion – Ryan (ed.), Re-
forming the Church, 34-51.

77	 Otros enfoques: M. Eckholt, Sensus fidelium. La sinodalidad y el devenir sujeto del lai-
cado, en Luciani – Noceti – Schickendantz (ed.), Sinodalidad y reforma: un desafío 
eclesial, 183-202; S. Noceti, En comunicación generativa. Conversación, consensus, cons-
piratio, en Luciani – Noceti – Schickendantz (ed.), Sinodalidad y reforma: un desafío 
eclesial, 323-350.

Fidei communio 2025 2.indb   98Fidei communio 2025 2.indb   98 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



99

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

4. La reformatio Ecclesiae, como cuestión teológica, porta ya con-
sigo una cierta definición.

a) Re-forma-tio indica acción de volver o retomar la forma. El con-
cepto, por tanto, presupone en sí: por una parte, la existencia de una 
de-formación (o cuando menos, inadecuación) de la Iglesia respecto de 
su figura originaria y, por otra, la posibilidad de su recuperación, dado 
que invoca su restitución. Queda así acreditado, en el propio concepto, 
la pervivencia sustancial de su forma constitutiva, pese a las deficiencias 
que lo afectan, al punto de ser reconocible en su verdad y poder re-
cuperarla. Esta consistencia de la forma, garante de la continuidad on-
tológica en la historia (que lo afecta pero no lo extingue), es parte del 
concepto reformatio. La forma aquí define la acción, porque re-forma 
pide su forma, aquella que le es propia, la que le hace ser lo que es.78 De 
no ser así, estaríamos ante una re-creatio. Ahora bien, esta reformatio, 
en términos teológicos, puede leerse en cuatro sentidos: 1) Purificación, 
respecto a la moralidad de sus miembros o de las adherencias históri-
cas; 2) Recuperación de su imagen originaria, ya sea en remisión históri-
ca Ecclesiae primitivae forma o teológica forma Christi;79 3) Adecuación 
de su estructura organizativa y recursos a nuevos contextos; 4) Ajuste 
a un nuevo paradigma. Estos sentidos, siendo diversos, no se excluyen 
necesariamente entre sí; pero cada uno de ellos responde a una lógica 
filosófico-teológica distinta. Cuando diversos sentidos del concepto re-
formatio se alternan inadvertidamente, la reflexión se hace imprecisa, 
cuando no ambigua. Esto mismo puede decirse respecto a la alternanza 
del concepto reformatio con términos próximos (renovatio, restaura-
tio, emendatio u otros), porque ninguna sinonimia es inocua. Dado que 
cada palabra posee su propio campo semántico, los términos usados en 
sustitución de reformatio afectan directamente al concepto.80

b) Ecclesiae se presenta como genitivo, que puede ser objetivo 
o subjetivo. En sentido subjetivo la Iglesia es activa en el acto de refor-
ma y, en sentido objetivo, la Iglesia es pasiva, receptora de la reforma. 

78	 Cf. Dotolo, L’idea teologica di riforma, 36-37; Seewald, Reform – Dieselbe Kirche anders 
denken, 111-113. No en vano conviene distinguir entre forma Ecclesiae y formas o ex-
presiones hitóricas que la Iglesia puede presentar, cf. A. Clemenzia, Introduzione, en Id. 
(ed.), Forma e forme della Chiesa, 5-7.

79	 Cf. R. Regoli, Riforma, riforme e crisi della Chiesa: tra continuità e discontinuità, en Cle-
menzia – Salato (ed.), Quale Riforma della Chiesa?, 17-18.

80	 La imprecisión del concepto reformatio quizá sea la mayor dificultad con la que se en-
cuentra la reciente reflexión sobre la reforma de la Iglesia, cf. A. Clemenzia – N. Salato, 
La natura processuale della Chiesa: tradizione e rinnovamento, en Rassegna di Teologia 62 
(2021), 371; de Salis, Il significato di riforma nell’attuale letteratura ecclesiologica, 55-75.

Fidei communio 2025 2.indb   99Fidei communio 2025 2.indb   99 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



100

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

Dado que la lengua latina no distingue entre uno y otro, debemos en-
tender Ecclesiae como sujeto y objeto a un tiempo.81 Esto es: la Iglesia 
(los hombres y mujeres en ella) es sujeto activo de la reforma y recep-
tora a la vez de la acción transformadora del Espíritu Santo en ella. Esta 
ambivalencia se hace presente en la misma definición de la cuestión, 
donde se habla de reforma de la Iglesia, reforma en la Iglesia, reforma 
para la Iglesia…82

5. Dado que la Iglesia tiene origen en la Trinidad, conforme a la 
voluntad salvífica del Padre, llevada a término por el Hijo en el Espíritu 
Santo (cf. LG 2), la Iglesia encuentra su imagen y forma perfecta en el 
misterio trinitario. La nobilis forma de la Iglesia se corresponde, por tan-
to, con el misterio de comunión Dios Trinidad de personas, respecto a 
las cuales presenta una serie de determinaciones bien precisas: La Igle-
sia, realidad teándrica de comunión, obedece a la voluntad salvífica del 
Padre, porta en sí la imagen del Hijo, de cuya obra redentora es fruto e 
instrumento en el mundo, actuada por el Espíritu Santo que la habita. La 
forma Ecclesiae se presenta así indisponible a manos humanas, porque 
ella se debe a Dios, cuya razón de ser es la voluntad salvífica del Padre 
a la cual sirve, viene definida cristo-eucarísticamente pues su matriz es 
Cristo de cuya carne nace en el evento único Cenáculo-Calvario y con 
cuyo cuerpo se corresponde,83 a cargo del Espíritu Santo que la nutre 
internamente y guía a través del tiempo hasta la consumación definitiva. 
Igualmente, en virtud de la razón originaria de su ser, la Iglesia vive ex 
Trinitate – propter hominem – ad Trinitatem. Esta vectorización interna 
que la Iglesia presenta, desde la Trinidad a la humanidad para la Trini-
dad, supone atender a los hombres y mujeres de cada tiempo y lugar, lo 
que habitualmente es designado mundo (concepto, en nuestra opinión, 
ambiguo);84 pero esta solicitud no puede ser acomodaticia, sino adapta-
tiva a la comprensión de cada generación, para alcanzar el fin encomen-

81	 Así, v. gr.: «si è preferito parlare di riforma “della” Chiesa rispetto a “nella”, proprio 
per mostrare come la comunità cristiana sia tanto il soggetto quanto l’oggeto della ri-
forma» (A. Clemenzia, Introduzione, en Clemenzia – Salato [ed.], Quale Riforma della 
Chiesa?, 12).

82	 «Si dovrebbe altresì tenere presente che non è equivalente usare l’espressione “rifor-
ma della Chiesa” e “riforma nella Chiesa”» (Canobbio, Quale riforma per la Chiesa?, 10).

83	 Cf. N. Salato, Conclusioni prospettiche. Una nuova «forma» per la Chiesa?, en Clemen-
zia –  Salato (ed.), Quale Riforma della Chiesa?, 139; J. Granados, Quale Chiesa riforma 
l’uomo? Imago Dei ed eucaristia, en Clemenzia – Salato (ed.), Quale Riforma della Chie-
sa?, 100-110.

84	 Cf. de Salis, Il significato di riforma nell’attuale letteratura ecclesiologica, 67-70.

Fidei communio 2025 2.indb   100Fidei communio 2025 2.indb   100 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



101

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

dado: la salvación de los hombres.85 Este decurso que presenta la Iglesia 
(ex Trinitate – propter hominem – ad Trinitatem) deja al descubierto lo 
distorsión que provoca una consideración estrábica de la reforma, se-
gún mira a Dios o al mundo.

6. Lo originario, que demanda la reformatio por definición, sitúa 
la Iglesia en un doble plano: uno temporal, ciertamente; pero otro fuera 
de él. En efecto, antes que entrar en la cuestión del tiempo, la conside-
ración de lo originario en la Iglesia nos lleva al seno de la Trinidad y su 
voluntad salvífica, donde la Iglesia toma su forma. El tiempo, por su par-
te, realiza aquella forma dentro de la historia salutis que comporta pasa-
do (lo dado), presente (que es aquí y ahora) y futuro (la realización de 
cuanto fue dado). Cuando se olvida el doble plano, con el juego tempo-
ral que entraña su realización histórica, la comprensión de lo originario 
en la Iglesia en orden a su re-forma entra en distorsión. La ignorancia del 
plano trascendente reducirá lo originario en la Iglesia al plano temporal, 
donde según se lean los hechos e interprete la historia dará lugar a todo 
tipo de comprensiones. Por el contrario, una consideración irrelevante 
del plano temporal lleva a identificar la forma con las realizaciones his-
tóricas de la Iglesia. Además, debe tenerse en cuenta el sentido de la 
historia bajo el cual se concibe la reforma de la Iglesia. Si entendemos la 
historia como devenir desde un punto aureo, lo originario siempre nos 
llevará al pasado. Aquí, la reforma de la Iglesia es volver, lo cual entraña 
una ficción arqueológico-ideológica, con desprecio de la acción del Es-
píritu Santo sobre la Iglesia a lo largo del tiempo. En cambio, la historia 
como progreso concibe cada paso en relación al futuro que actúa como 
impulsor. Bajo este prisma, la reforma de la Iglesia significa avanzar con 
la humanidad en su autorealización.86 No obstante, ambas concepciones 

85	 Cf. J.A. Galindo Rodrigo, El relativismo, enemigo de la verdad en cualquier intento de re-
forma de la Iglesia, en Ecclesia semper reformanda, teología y reforma de la Iglesia, Valen-
cia, Facultad de Teología San Vicente Ferrer, 2012, 555-566; J.J. Gallego Salvadores, 
Filosofía y reforma de la Iglesia en la cultura dominante, en Ecclesia semper reformanda, 
teología y reforma de la Iglesia. Actas del XV Simposio de Teología Histórica, Valencia, 
Facultad de Teología San Vicente Ferrer, 2012, 533-554; A. Buckenmaier, Chiesa ed 
eucaristia. Transustanziazione della realtà, en Clemenzia – Salato (ed.), Quale Riforma 
della Chiesa?, 113-125.

86	 Del desarrollo humano como signo de los tiempos que la Iglesia debe secundar, cf. H.-J. 
Höhn, Zeichen der Zeit – Zeichen des Wandels. „Modernisierung“ als Thema kirchlicher 
Veränderungsdiskurse, en Kopp (ed.), Kirche im Wandel, 264-286; J. Costadoat, Con-
versión pastoral a los signos de los tiempos, en Luciani – Schickendantz (ed.), Reforma 
de estructuras y conversión de mentalidades, 145-172; P. Hünermann, ¿Cómo recono-
cemos los signos de los tiempos?, en Luciani – Schickendantz (ed.), Reforma de estruc-
turas y conversión de mentalidades, 21-32.

Fidei communio 2025 2.indb   101Fidei communio 2025 2.indb   101 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



102

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

de la historia son composiciones ideológicas. Si consideramos la historia 
desde Cristo, pasado, presente y futuro entran en juego gracias a la co-
municación de planos, el temporal y el eterno, que la entrada del Hijo 
de Dios en el espacio-tiempo causa y en Él se establece.87 Lo originario 
se muestra entonces siempre presente, porque no cesa de acontecer – 
sacramentalmente – aquí y ahora, cuya forma histórica toma sus elemen-
tos normativos de la Traditio Iesu, sin quedar atrapado por el tiempo, 
porque es actuado permanentemente por el Espíritu Santo.88

7. La Iglesia conoce el punto acabado de su reforma en la con-
sumación escatológica. Ninguna actuación histórica de reforma puede 
afirmar de si que logró llevar a la Iglesia al punto cristalino de su ser. 
La acción continua que expresa el aforismo «semper reformanda» o la 
necesidad constante de la fórmula «reformatio Ecclesiae omni tempore 
necesaria est» de Belarmino subrayan que no hay un punto acabado de 
reforma intrahistórica para la Iglesia. Porque la Iglesia es pueblo de Dios 
en camino, sujeta a inconsistencias.89 El punto finito de ella acontece fue-
ra de la historia, en el momento último de la consumación, a manos del 
Señor por la acción final purificadora del Espíritu Santo. Esta conside-
ración del horizonte escatológico no elude la cuestión de la reformatio 
Ecclesiae,90 sino que ilumina críticamente el presente y discierne las ac-
ciones históricas de reforma, les da perspectiva y sentido.91

8. Por ser la Iglesia, en su forma constitutiva, una realidad huma-
namente indisponible, el marco operativo de la reformatio Ecclesiae está 
delimitado. Ni su esencia, ni cuanto corresponde a su configuración ne-
cesaria puede tocarse en modo alguno, advertía Pablo VI en Ecclesiam 
suam.92 Cuando, invocando la reforma de la Iglesia, este marco ve roto 
en alguna de sus líneas definitorias, la reforma deja de ser tal. Nos encon-
traríamos más bien ante una re-creatio Ecclesiae a manos de la voluntad 

87	 «L’evento dell’incarnazione, dal di dentro della creazione, ha risemantizzato in modo 
radicale lo scorrere cronologico che caratterizza l’esistenza umana: ogni chrónos è stato 
ontologicamente innalzato alla dignità di kairós» (Clemenzia – Salato, La natura pro-
cessuale della Chiesa, 359).

88	 Cf. Salato, Conclusioni prospettiche, 141-144; 148-149.
89	 Cf. Salato, Conclusioni prospettiche, 140.
90	 «Il rimando all’eschaton appare essere un semplice escamotage per non misurarsi con 

la configurazione storica della Chiesa» (Canobbio, Quale riforma per la Chiesa?, 179). 
91	 Cf. L. Manicardi, Riformare: elementi spirituali, en Wirz (ed.), Riformare insieme la Chie-

sa, 43. 
92	 «Quae sane neque catholicae Ecclesiae essentiam attingere potest, neque partes illas, 

quae ad praecipuam eius formam necessario pertinent» (Pablo VI, Ecclesiam suam, 6 
agosto 1964, en AAS 56 [1964], 629).

Fidei communio 2025 2.indb   102Fidei communio 2025 2.indb   102 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



103

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

humana, pero no ante el sujeto teándrico al que Dios da lugar. Entones, 
en términos reales, hasta dónde alcanza la reforma de la Iglesia.93 ¿Se 
trata sólo de una llamada a la revitalización moral o espiritual de su cuer-
po?, ¿deberíamos hablar más bien de reforma eclesiástica?94 A nuestro 
modo de ver, no; pero sí nos coloca ante la paradoja de la reforma en 
lo irreformable.95 Como tal paradoja es irresoluble, salvo que dejemos 
de pensar la Iglesia (y en consecuencia su reforma) en términos de ob-
jeto y pasemos a verla como la communio viviente en la historia que es. 
Así concebida, la Iglesia viviente «es su misma reforma»,96 que incluye 
dentro de sí la revitalización espiritual de sus miembros y la purificación 
de sus costumbres (aspecto moral-personal), el conocimiento más ple-
no de la verdad de la fe (aspecto doctrinal) y la adaptación institucio-
nal-operativa (aspecto orgánico-jurídico). Visto así, todos los elementos 
de la vida de la Iglesia, en interrelación de planos, están comprometidos 
en su reforma,97 sin quebrar su continuidad histórico-teológica.

9. Si el concepto reforma aplicado a la Iglesia presenta una espe-
cificidad propia, los criterios bajo los cuales debe producirse también 
serán específicos de ella. Congar fijó ya una serie de criterios que se 
han hecho clásicos: primado de la caridad y pastoralidad, salvaguardar 
la comunión, paciencia, revitalización desde los principios de la Tradi-
ción.98 Francisco, por su parte, no deja de incidir en la conversión pas-

93	 Cf. H.J. Pottmeyer, La Chiesa in cammino, per configurarsi come popolo di Dio, en Spada-
ro –  Galli (ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa, 80.

94	 Sin una acción integral sobre las costumbres, la doctrina y la estructura no se puede 
hablar propiamente de reformatio Ecclesiae: Canobbio, Quale riforma per la Chiesa?, 
179-182.

95	 Cf. Askani, Ecclesia semper reformanda?, 18-24.
96	 Askani, Ecclesia semper reformanda?, 36. Pensamiento similar en Dotolo, L’idea teolo-

gica di riforma, 38.
97	 Cf. Dianich, Riforma della Chiesa e ordinamento canonico, 11; Regan, Toward Ecclesial 

Ethics, 179. De la interrelación entre reflexión eclesiológica y canonística: P. Valdrini, 
Tradizione e rinnovamento nella Chiesa. Il contributo dell’ecclesiologia e del Diritto Cano-
nico, en Clemenzia – Salato (ed.), Quale Riforma della Chiesa?, 127-138; A. D’Auria, Il 
diritto canonico come strumento di riforma nella Chiesa, en Sabbarese (ed.), Riforme nella 
Chiesa, riforma della Chiesa, 157-213.

98	 Al respecto: S. Blanchard, True and False Reformers in the Church: Congarian Lessons 
for Today, en Marmion – Ryan (ed.), Reforming the Church, 23-33; Chiron, Conversio-
ne e riforma nella Chiesa cattolica dopo Yves Congar, 161-190; H. Destivelle, Vera e 
falsa riforma. L’attualità dei criteri di Yves Congar, en Clemenzia – Salato (ed.), Quale 
Riforma della Chiesa?, 77-93; J. Famerée, Vraie ou fausse réforme ecclésiale: Quels sont les 
critères? La réflexion du père Yves Congar, en J. Famerée – G. Routhier, Penser la réforme 
de l’Église, Paris, Cerf, 2021, 13-31; S. Madrigal Terazas, La herencia del Padre Congar: 
reflexiones teológicas después del Vaticano II sobre la reforma de la Iglesia, en Ecclesia 

Fidei communio 2025 2.indb   103Fidei communio 2025 2.indb   103 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



104

    MIGUEL ÁNGEL NÚÑEZ AGUILERA

toral-misionera que comporta conversión del corazón, de mentalidades 
y estructuras… Quizá aquí esté la clave. Esto es: conversión significa, 
en raíz, girarse hacia Dios. No debe entenderse aquí conversión solo 
como santidad, sino reconsideración de la Iglesia sobre sus realizaciones 
históricas.99 El primado de Dios, donde entra la fidelidad a su voluntad 
salvífica universal (misión evangelizadora), se dibuja como el criterio pri-
mero, al cual le sigue el ordenamiento de todo lo demás.

10. Finalmente, a quién compete la reforma de la Iglesia como 
acción integral: deliberativa, decisoria y operativa. Muchos autores en-
cuentran respuesta a esta pregunta en el aforismo «Quod omnes tangit, 
ab omnibus tractari at approbari debet».100 Ahora bien, este sujeto om-
nium fedelium si se interpreta al modo de las sociedades democráticas 
contemporáneas no sólo será deficiente, sino problemático, porque 
el omnium de la fe designa no sólo a la generación presente de fieles, 
sino a todos: los pasados, los presentes y aún los futuros, sin restricción 
alguna de edad para participar en ella, además. A partir de aquí, en 
relación directa con el sujeto ommium fidelium, surgen tres cuestiones 
extremadamente conflictivas: la representatividad del todos que inclu-
ye generaciones pasadas y futuras, la titularidad de tal representación, 
y su legitimidad para decidir por todos.101 Ninguna de estas cuestiones 
puede ser despachada con ligereza. En nuestra opinión, el sujeto de la 
reforma de la Iglesia bajo el «Quod omnes tangit, ab ómnibus tractari 
at approbari debet» sólo puede ser resuelto si viene interpretado en 
términos totales. Esto es: dado que la Iglesia es comunión de personas 
en Cristo por el Espíritu Santo con ello quedan retratatos los agentes de 

semper reformanda, teología y reforma de la Iglesia, Valencia, Facultad de Teología San 
Vicente Ferrer, 2012, 131-154.

99	 «La santità della vita di coloro che vi operano non basta a redimere prassi contraddit-
torie al vangelo delle istituzioni o del costume tradizionale» (S. Dianich, Forma e forme, 
ri-forma e ri-forme della Chiesa. Status quaestionis, en Clemenzia [ed.], Forma e forme 
della Chiesa, 10).

100	 Sobre esta fórmula del derecho romano testada en la tradición eclesiástica, el antológi-
co estudio de: Y. Congar, Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet, 
en Revue historique de droit français et étranger 36 (1958), 210-258.

101	 «Le difficoltà di rintracciare un nesso tra democrazia e prassi sinodale riguardano la 
singolarità della Chiesa che non è e non può diventare una democrazia, come neppure 
una monarchia o un’oligarchia. Si definisce costitutivamente come qualcosa d’altro, che 
è divino e anche umano, dunque non sostituibile né commensurabile alle società solo 
antropiche» (M.A. Ferrari, Sinodalità e democrazia: punti di contatto e differenze, en 
Annales Theologici 36 [2022], 491-492). Sobre la cuestión: L. Ornaghi, Chiesa e moder-
nità. Il sistema della democrazia: Governo, autorità e rappresentanza, en Clemenzia – Sa-
lato (ed.), Quale Riforma della Chiesa?, 41-53; Canobbio, Quale riforma per la Chiesa?, 
153-178.

Fidei communio 2025 2.indb   104Fidei communio 2025 2.indb   104 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



105

Reformatio Ecclesiae, prospectiva y perspectiva teológica    

la reforma. Es acción conjunta humano-divina de los hombres y mujeres 
de cada momento abiertos en comunión espacio-temporal total bajo la 
acción del Espíritu Santo.

Por último, sólo diremos: si la Iglesia no se debe a sí misma, sino 
que nace del costado de Cristo como primicia de la humanidad redimi-
da para servir de signo e instrumento suyo en el mundo, a fin de que 
todos los hombres se salven, la reforma de la Iglesia tendrá que ser de-
finida por esos mismos parámetros. Sólo aquí la reformatio Ecclesiae en-
cuentra su razón.

Fidei communio 2025 2.indb   105Fidei communio 2025 2.indb   105 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   106Fidei communio 2025 2.indb   106 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



107FIDEI COMMUNIO      2025 / Anno I / Numero 2    DOI: 10.12875/FC252004

ALESSANDRO CLEMENZIA
Professore ordinario di Ecclesiologia presso la Facoltà Teologica dell’Italia Centrale.
alessandro.clemenzia@gmail.com 

SINODALITÀ E RIFORMA  
DELLA CHIESA.  
ALCUNI SPUNTI IN DIALOGO 
CON JOSEPH RATZINGER

 Alessandro Clemenzia

FIDEI COMMUNIO 2025

Anno I / Numero 2 
pp. 107-135

ABSTRACT    This article aims to revisit two terms that have come to characterize to-
day’s ecclesiological language: “synodality” and “reform” of the Church. After an in-depth 
examination of both meanings, attention is turned to the theological contribution that Jo-
seph Ratzinger, since the Second Vatican Council, has made to ecclesial self-awareness, 
through interesting interpretation that constantly places the Church in relation both to 
Christ and to the humanity in which it dwells.

KEYWORDS    Synodality – Reform – Christocentrism – Ablation – Church

Fidei communio 2025 2.indb   107Fidei communio 2025 2.indb   107 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   108Fidei communio 2025 2.indb   108 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



109

La “riforma” è una dinamica che caratterizza la stessa autocoscienza ec-
clesiale, eppure, dando anche soltanto un rapido sguardo alla lettera-
tura teologica e, soprattutto, ecclesiologica contemporanea, ci si rende 
conto di come si abbia a che fare con un lemma al quale vengono appli-
cati significati spesso addirittura antitetici tra loro. Per questa ragione, 
quando si intende approfondire il tema della “riforma della Chiesa” è 
importante prima di tutto esplicitare quale significato le si conferisca, 
per evitare di passare anche involontariamente da un senso a un altro. 
Come punto di avvio della riflessione si può recuperare quanto asserito 
dal linguista Aldo Duro nel Vocabolario della Treccani sotto il lemma 
“riforma”: quest’ultima viene definita come

modificazione sostanziale, ma attuata con metodo non violento, di uno 
stato di cose, un’istituzione, un ordinamento, ecc., rispondente a varie 
necessità ma soprattutto a esigenze di rinnovamento e di adeguamento 
ai tempi; l’effetto, il risultato stesso di tale attività, cioè i cambiamenti 
che si sono operati, le modificazioni che si sono compiute.1 

In queste parole emergono alcuni elementi decisivi per coglie-
re, anche in ambito ecclesiologico, a cosa si alluda quando si parla di 
“riforma” in riferimento alla Chiesa. Con questo lemma, tornando alla 
citazione del linguista italiano, si intende sia l’atto con cui si modifica 
qualcosa, e dunque il processo di avvio al cambiamento, sia l’effetto da 
essa prodotto, vale a dire il risultato raggiunto. Tanto il processo per 
il raggiungimento degli obiettivi quanto l’esito prodotto hanno a che 

1	 A. Duro, Riforma, in Vocabolario della Lingua Italiana, vol. III/2, Milano, Istituto della 
Enciclopedia Italiana, 1991, 1431.

Fidei communio 2025 2.indb   109Fidei communio 2025 2.indb   109 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



110

    ALESSANDRO CLEMENZIA

fare con una “modificazione sostanziale”, dunque con elementi ritenuti 
fondamentali, che vengono inverati attraverso un “metodo non violen-
to”; si tratta, dunque, di una dinamica radicalmente differente rispetto 
a quella messa in atto da una rivoluzione, che genera una vera e propria 
rottura tra il prima e il dopo. 

Ciò che muove una riforma è una duplice esigenza: “adegua-
mento” al contesto contemporaneo e “rinnovamento”. “Adegua-
mento”, in latino, viene espresso attraverso il verbo exaequo, con il 
significato di “uguagliare”, “rendere (del tutto) uguale”, “pareggiare”, 
“adeguare”;2 il verbo latino renovare, invece, indica il «far diventa-
re o tornare nuovo, quasi esclusivamente nel significato figurato di 
rinvigorire», «sostituire una cosa nuova a un’altra simile già usata o 
logora o non più adatta», «modificare, rimettere a nuovo, ristruttura-
re», o ancora «fare essere o sussistere di nuovo una cosa che non era 
da qualche tempo».3 La riforma, intesa come “adeguamento”, allude 
al processo o all’effetto di assunzione di qualcosa che caratterizza il 
tempo presente; la riforma intesa come “rinnovamento”, invece, al-
lude a una duplice situazione: il «rimettere a nuovo», oppure il «far 
essere nuovamente qualcosa che era all’inizio e che poi non è stato 
più da qualche tempo».4 

Tornando alle argomentazioni ecclesiologiche, si può cogliere 
come la riforma della Chiesa, all’interno dell’odierna letteratura teo-
logica, assuma significati differenti:5 vi sono coloro che alludono a un 
effettivo adeguamento (o ammodernamento) della realtà ecclesiale al 
contesto contemporaneo,6 anche se questa dinamica richiede un’evi-

2	 Cf. F. Calonghi, Exaequo, in Dizionario Latino-Italiano, Torino, Rosenberg & Sellier, 
1972, 1009.

3	 A. Duro, Rinnovare, in Vocabolario della Lingua Italiana, vol. III/2, Milano, Istituto della 
Enciclopedia Italiana, 1991, 1459. 

4	 Duro, Rinnovare, 1459.
5	 Cf. M. De Salis, Il significato di riforma nell’attuale letteratura ecclesiologica, in A. 

Clemenzia – N. Salato (ed.), Quale riforma della Chiesa?, Firenze, Nerbini, 2023, 
55-75. 

6	 Scrive Francesco Zaccaria: «In termini ecclesiali potremmo definire questo atteggia-
mento come un “adeguarsi al tempo”: dinanzi alla liquidità della società, al relativismo 
etico, alla crisi dei riferimenti stabili e al pluralismo culturale si può reagire mettendo 
tutto in discussione. La riforma della Chiesa, il rinnovamento teologico e la conversione 
pastorale diventerebbero, secondo quest’idea, quasi un “ripartire da zero” o un “cam-
biare tutto”, inseguendo la mutevolezza dell’oggi e gli sviluppi culturali della società in 
maniera acritica e affannosa» (F. Zaccaria, Chiesa senza paura. Bussola teologico-pasto-
rale per l’annuncio del Vangelo nella città plurale, Padova, Edizioni Messaggero, 2021, 8 
[ebook]). 

Fidei communio 2025 2.indb   110Fidei communio 2025 2.indb   110 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



111

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

dente discontinuità con il passato; vi sono altri autori, invece, che par-
lano della riforma della Chiesa come di una necessaria renovatio. Qui 
emergono quei due significati evidenziati da Aldo Duro: vi è, infatti, chi 
allude alla “riforma” come a un processo che mira all’assunzione di una 
forma “nuova” di Chiesa rispetto a quella attuale, recuperando qualcosa 
di esistente, offerta dal contesto contemporaneo; vi è poi chi, invece, 
allude alla “riforma” intendendo con essa il processo di acquisizione di 
una forma passata, persino originaria, che lungo i secoli ha conosciuto 
una lenta o improvvisa scomparsa.7 Si tratta di approcci assai differenti 
tra loro, anche se entrambi partono da un’evidente criticità verso lo sta-
tus quo della Chiesa.

Il fatto che esistano questi differenti significati richiede, a chiun-
que intenda affrontare il tema della riforma della Chiesa, di spiegare 
quale significato si voglia assumere.

La situazione si complica ulteriormente nel momento in cui il con-
cetto di “riforma”, così come oggi viene inteso a livello ecclesiale, viene 
strettamente connesso con un altro lemma, ormai divenuto un classico 
nell’odierna letteratura teologica, vale a dire: la “sinodalità”. Anche que-
sto termine viene usato con una molteplicità di significati assai diver-
si tra loro.8 Nelle parole pronunciate da papa Francesco in occasione 
della Commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sinodo 
dei vescovi, la sinodalità viene presentata come «il cammino che Dio si 
aspetta dalla Chiesa del terzo millennio»,9 essendo una «dimensione 
costitutiva della Chiesa».10 Trattandosi di qualcosa che riguarda tanto 
la “vocazione” quanto la “natura” della Chiesa, è opportuno recuperare 
una contestualizzazione di questa tematica, in modo tale da compren-
dere cosa oggi ci si aspetti da una possibile “riforma” della Chiesa e per 
interpretare, in chiave teologica, alcuni segni di tensione presenti oggi 

7	 Lo storico della Chiesa Emidio Campi scrive: «C’è appena bisogno di sottolineare che 
il verbo reformare nel latino classico ha due accezioni fondamentali: “tornare a una for-
ma primitiva”, oppure “rendere migliore”. Entrambi i sensi confluiscono nella letteratura 
cristiana antica, sebbene prevalga il secondo. Pertanto, anche il sostantivo reformatio è 
usato per lo più nel senso di emendazione, rinnovamento» (E. Campi, Riformare la Chie-
sa. Storia di un’idea, Bologna, EDB, 2019, 11).

8	 Per un approfondimento più sistematico sulla questione, cf. A. Clemenzia – N. Salato, 
Processualità Sinodalità Riforma. La dinamica dello Spirito nella comunità cristiana, Firen-
ze, Nerbini, 2022.

9	 Francesco, Discorso in occasione della commemorazione del 50.mo anniversario dell’isti-
tuzione del Sinodo dei Vescovi (17 ottobre 2015), in AAS 107/11 (2015), 1138-1144, qui 
1139. 

10	 Francesco, Discorso in occasione della commemorazione del 50.mo anniversario dell’isti-
tuzione del Sinodo dei Vescovi, 1141.

Fidei communio 2025 2.indb   111Fidei communio 2025 2.indb   111 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



112

    ALESSANDRO CLEMENZIA

in essa. La questione di una Chiesa sinodale, pur essendo di grande at-
tualità, era stata al centro di accesi dibattiti già alla fine degli anni ’60 
dello scorso secolo, nell’immediato post-concilio. 

  1. Contestualizzazione della sinodalità 

Le grandi questioni più dibattute in epoca post-conciliare hanno cer-
tamente trovato la loro condizione di possibilità nei documenti del Va-
ticano II; scrive l’ecclesiologo Severino Dianich: «I padri del Vaticano 
II aprivano in tal modo, con prospettive che probabilmente andavano 
anche al di là della loro consapevolezza, la porta della chiesa alla con-
siderazione della problematica che si svilupperà in maniera impellente 
soprattutto negli anni successivi».11 Questo significa che il dibattito sulla 
sinodalità negli anni ’70 partiva, in un modo o nell’altro, o da quanto 
emergeva nei documenti del concilio, o da quelle istanze di novità pre-
senti in sede conciliare.12 Al di là della questione teologica ed ecclesiolo-
gica, la stessa costituzione del Sinodo dei vescovi garantiva la possibilità 
di prolungare ecclesialmente l’esperienza del Vaticano II, come scrive il 
teologo Andrea Manzone: 

Se il Concilio Ecumenico nel suo svolgimento si rivelava uno strumento 
dalla complessa e macchinosa gestione, veniva formandosi in molti Padri 
il desiderio che qualcosa del Concilio permanesse nella Chiesa almeno 
come metodologia perenne: da questo desiderio nacque l’idea del Si-
nodo dei Vescovi. Paolo VI lo istituì il 15 settembre 1965, in corrispon-
denza (non casuale) dell’apertura della quarta ed ultima sessione del 
Concilio, mediante il motu proprio Apostolica sollicitudo del 15 settem-
bre 1965.13

11	 S. Dianich, La Chiesa cattolica verso la sua riforma, Brescia, Queriniana, 2014, 57.
12	 «Il Vaticano II, se non adotta i termini di collegialità e di sinodalità, nondimeno pone 

una serie di premesse implicite che, nel corso dei decenni seguenti, alla luce dei muta-
menti della coscienza ecclesiale e delle trasformazioni culturali e politiche del mondo 
contemporaneo, hanno stimolato la rilettura dei suoi testi in una chiave che sarà poi 
definita “sinodale”» (C. Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità. Dal Vaticano II a papa 
Francesco, Venezia, Marcianum Press, 2023, 16); cf. G. Weiten, Il concetto di sinodalità 
di Papa Francesco, Eichstätt, Fondazione Karpos, 2023, 80-99: si tratta di un estratto di 
Synodale Communio. Papst Franziskus und Joseph Ratzinger/Benedikt im Vergleich, Re-
gensburg, Ratzinger Studien, 2023. 

13	 A. Manzone, Il parlamento di Dio? Alcune questioni sul rapporto tra Chiesa, democrazia e 
sinodalità, in Prospettiva persona CXXI/1 (2024), 162-183, qui 162.

Fidei communio 2025 2.indb   112Fidei communio 2025 2.indb   112 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



113

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

Un primo elemento da sottolineare è che il concetto di “sinodali-
tà” non si riduce a ciò che riguarda il sinodo, e dunque l’episcopato, ma 
riguarda l’intero popolo di Dio. Proprio in occasione del 50° anniversa-
rio dell’istituzione del Sinodo dei vescovi, papa Francesco ha affermato:

Quello che il Signore ci chiede, in un certo senso, è già tutto contenuto 
nella parola “Sinodo”. Camminare insieme – Laici, Pastori, Vescovo di 
Roma – è un concetto facile da esprimere a parole, ma non così facile 
da mettere in pratica. Dopo aver ribadito che il Popolo di Dio è costi-
tuito da tutti i battezzati chiamati a «formare una dimora spirituale e un 
sacerdozio santo», il Concilio Vaticano II proclama che «la totalità dei 
fedeli, avendo l’unzione che viene dal Santo, non può sbagliarsi nel cre-
dere, e manifesta questa sua proprietà mediante il senso soprannatura-
le della fede di tutto il Popolo, quando, dai Vescovi fino agli ultimi fedeli 
laici, mostra l’universale suo consenso in cose di fede e di morale». Quel 
famoso infallibile in credendo.14 

Da queste parole emerge in modo chiaro come il concetto di si-
nodalità, pur non apparendo esplicitamente nei documenti conciliari,15 
trovi il suo fondamento su quella infallibilità in credendo di tutta la Chie-
sa. Continua il papa: 

Nell’esortazione apostolica Evangelii gaudium ho sottolineato come 
«il Popolo di Dio è santo in ragione di questa unzione che lo rende 
infallibile in credendo», aggiungendo che «ciascun Battezzato, qualun-
que sia la sua funzione nella Chiesa e il grado di istruzione della sua 
fede, è un soggetto attivo di evangelizzazione e sarebbe inadeguato 

14	 Francesco, Discorso per la commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sino-
do dei Vescovi, 1139-1140.

15	 Scrive la Commissione teologica internazionale: «Benché il termine e il concetto di si-
nodalità non si ritrovino esplicitamente nell’insegnamento del Concilio Vaticano II, si 
può affermare che l’istanza della sinodalità è al cuore dell’opera di rinnovamento da 
esso promossa. L’ecclesiologia del Popolo di Dio sottolinea infatti la comune dignità 
e missione di tutti i Battezzati, nell’esercizio della multiforme e ordinata ricchezza dei 
loro carismi, delle loro vocazioni, dei loro ministeri. Il concetto di comunione esprime in 
questo contesto la sostanza profonda del mistero e della missione della Chiesa, che ha 
nella sinassi eucaristica la sua fonte e il suo culmine. Esso designa la res del Sacramentum 
Ecclesiae: l’unione con Dio Trinità e l’unità tra le persone umane che si realizza mediante 
lo Spirito Santo in Cristo Gesù. La sinodalità, in questo contesto ecclesiologico, indica lo 
specifico modus vivendi et operandi della Chiesa Popolo di Dio che manifesta e realizza 
in concreto il suo essere comunione nel camminare insieme, nel radunarsi in assemblea 
e nel partecipare attivamente di tutti i suoi membri alla sua missione evangelizzatrice» 
(Commissione teologica internazionale, La sinodalità nella vita e nella missione della 
Chiesa, n. 6, in Il Regno – Attualità 11 [2018], 329-356, qui 330-331).

Fidei communio 2025 2.indb   113Fidei communio 2025 2.indb   113 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



114

    ALESSANDRO CLEMENZIA

pensare ad uno schema di evangelizzazione portato avanti da attori 
qualificati in cui il resto del Popolo fedele fosse solamente recettivo 
delle loro azioni». Il sensus fidei impedisce di separare rigidamente tra 
Ecclesia docens ed Ecclesia discens, giacché anche il Gregge possiede 
un proprio “fiuto” per discernere le nuove strade che il Signore di-
schiude alla Chiesa.16 

La sinodalità, dunque, non fa riferimento unicamente all’espe-
rienza dei sinodi, che ha caratterizzato la Chiesa sin dai primi secoli, ma 
a qualcosa che ha a che fare con tutti i battezzati, a prescindere dalla 
loro peculiare vocazione: «Una Chiesa sinodale è una Chiesa dell’ascol-
to, nella consapevolezza che ascoltare “è più che sentire”. È un ascolto 
reciproco in cui ciascuno ha qualcosa da imparare. Popolo fedele, Col-
legio episcopale, Vescovo di Roma: l’uno in ascolto degli altri; e tutti 
in ascolto dello Spirito Santo»,17 in quanto il garante dell’infallibilità in 
credendo è Colui che guida la Chiesa alla pienezza della verità (cf. Gv 
16,13). 

È all’interno di una Chiesa trasversalmente sinodale che si può 
comprendere al meglio il Sinodo dei vescovi, quale «punto di conver-
genza di questo dinamismo di ascolto condotto a tutti i livelli della vita 
della Chiesa. Il cammino sinodale inizia ascoltando il Popolo, che “pure 
partecipa alla funzione profetica di Cristo”».18

Sinodalità, dunque, significa inverare localmente e universal-
mente un vero e proprio discernimento comunitario, in cui tutte le 
differenti vocazioni nella Chiesa possano essere soggetti attivi; “pro-
getto” che trova le sue radici nel concilio stesso,19 dove il popolo di 

16	 Francesco, Discorso per la commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sino-
do dei Vescovi, 1140. Scrive Carlo Fantappiè: «Il progetto papale trova i suoi presupposti 
ecclesiologici nell’esortazione apostolica Evangelii gaudium, la quale, ancorché nomini la 
sinodalità una sola volta (n. 246), configura una visione della Chiesa e dei suoi compiti in 
modo corrispondente ai princìpi e alle modalità della sinodalità» (Fantappiè, Metamor-
fosi della sinodalità, 61).

17	 Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 61.
18	 Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 61.
19	 Basti pensare a lì dove viene affrontata la questione della vocazione e dei carismi di tutti 

i fedeli all’interno della costituzione dogmatica Lumen gentium (nn. 17, 33, 35), in cui 
viene presentata l’identità del soggetto-Chiesa, così anche in Apostolicam actuositatem, 
dove si afferma la «diversità di ministero ma unità di missione» (n. 2). La stessa Sacrosan-
ctum concilium ribadisce l’azione di tutti i soggetti del soggetto-Chiesa e il loro «diritto 
e dovere in forza del battesimo […] a quella piena, consapevole e attiva partecipazione 
alle celebrazioni liturgiche, che è richiesta dalla natura stessa della liturgia» (n. 14). Il 
richiamo più adeguato e ricco di conseguenze si trova certamente in Lumen gentium: 
«Questo popolo messianico […] ha per condizione la dignità e la libertà dei figli di Dio, 

Fidei communio 2025 2.indb   114Fidei communio 2025 2.indb   114 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



115

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

Dio-soggetto della missione non dovrebbe avere unicamente il com-
pito di interpretare i segni dei tempi, ma anche quello di essere stru-
mento attraverso cui realizzare una trasformazione di tutta la realtà.20 
In Lumen gentium, n. 37 è scritto sui laici: «Manifestino quindi ai pastori 
le loro necessità e i loro desideri […]. Secondo la scienza, competenza 
e prestigio di cui godono, hanno la facoltà, anzi talora anche il dove-
re, di far conoscere il loro parere su cose concernenti il bene della 
Chiesa».21 Ci troviamo di fronte a due soggetti, pastori e fedeli, e a un 
ambito particolare; non si tratta più esclusivamente del “mondo” ma 
di qualcosa che ha a che fare con il “bene della Chiesa”, che i laici, per 
scienza, competenza e prestigio conoscono. Non solo: i fedeli hanno 
il “dovere” di manifestare ai pastori il loro pensiero. Queste, dunque, 
le due azioni fondamentali dei fedeli (che, scaturendo dal loro essere 
battezzati, hanno un fondamento ontologico-sacramentale): conosce-
re quale sia il bene della Chiesa e manifestare al pastore il proprio 
pensiero.22 

Il tema della sinodalità, dunque, è strettamente legato a quello 
del discernimento comunitario, senza voler ridurre quest’ultimo a una 
mera consultazione a opera dell’episcopato.23 Questo tema è stato re-

[…] è pure da lui (Cristo) assunto ad essere strumento della redenzione di tutti e, quale 
luce del mondo e sale della terra (cf. Mt 5,13-16), è inviato a tutto il mondo» (n. 9).

20	 In Lumen gentium, n. 36, lì dove si afferma la funzione regale dei laici e vengono pre-
sentate le loro differenti forme di partecipazione, si afferma: dal «riconoscere la natura 
intima di tutta la creazione», all’«aiutarsi a vicenda nel condurre una vita più santa»; dal 
contribuire «efficacemente a far sì che il lavoro, la tecnica e la cultura utilizzino i beni 
creati a reale vantaggio di tutti gli uomini», al contribuire «al progresso universale, in 
libertà umana e cristiana».

21	 Questo insegnamento è stato ripreso anche dal Codice di diritto canonico (can. 212, 
§3), dove si afferma: «In rapporto alla scienza, alla competenza e al prestigio di cui go-
dono, essi (i fedeli) hanno il diritto, anzi talvolta anche il dovere di manifestare ai sacri 
pastori il loro pensiero su ciò che riguarda il bene della Chiesa». 

22	 In che modo questo avvenga non è chiarissimo, anche se qualcosa viene affermato a tale 
riguardo, sempre in Lumen gentium: «All’occorrenza lo si faccia attraverso le istituzioni 
previste a questo scopo dalla Chiesa» (n. 37). Non si rintraccia una dizione simile nel 
Codice di diritto canonico. Lumen gentium, dunque, parla di istituzioni previste, senza 
specificare dove e come i fedeli possano attuare tutto ciò.

23	 Emblematiche, a tale proposito, le parole di Severino Dianich, secondo il quale «la 
fede nel sacerdozio comune di tutti i fedeli attende ancora di passare dall’idea, dif-
fusa nella chiesa, che si tratti di un “sacerdozio spirituale”, cioè che si consuma nella 
preghiera e nella purezza delle intenzioni, all’impostazione che Paolo suggerisce in 
quel suo “offrite i vostri corpi” (Rm 12,1), portandoci a fare delle cose che realizziamo 
nella vita, con le mani, i piedi, il cervello, le energie dell’intelligenza e della forza fisica, 
quel culto che egli definisce ragionevole (logikē latréia) perché consiste nel trasfor-
mare tutte le cose che si fanno, in quanto fatte bene a gloria di Dio e per il bene degli 

Fidei communio 2025 2.indb   115Fidei communio 2025 2.indb   115 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



116

    ALESSANDRO CLEMENZIA

cuperato in epoca post-conciliare anche da Paolo VI,24 Giovanni Paolo 
II25 e Benedetto XVI.26

Diversamente dal passato, la sinodalità, essendo compresa come 
una dimensione costitutiva della Chiesa, diventa il luogo all’interno del 
quale ricomprendere anche lo stesso ministero gerarchico. 

Se capiamo che, come dice san Giovanni Crisostomo, «Chiesa e Sinodo 
sono sinonimi» – perché la Chiesa non è altro che il “camminare insie-
me” del Gregge di Dio sui sentieri della storia incontro a Cristo Signo-
re – capiamo pure che al suo interno nessuno può essere “elevato” al di 
sopra degli altri. […] In una Chiesa sinodale, il Sinodo dei Vescovi è solo 

uomini, in “vittime spirituali” da offrire a Dio» (Dianich, La Chiesa cattolica verso la 
sua riforma, 111-112).

24	 In Octogesima adveniens, in occasione dell’80° anniversario dell’enciclica Rerum nova-
rum, è scritto: «Spetta alle comunità cristiane individuare, con l’assistenza dello Spirito 
Santo […], le scelte e gli impegni che conviene prendere per operare le trasformazioni 
sociali, politiche ed economiche che si palesano urgenti e necessarie in molti casi» (n. 4). 
Qui il soggetto dell’individuare «le scelte e gli impegni che conviene prendere» spetta 
“alle comunità cristiane”.

25	 Basti leggere quanto ha pronunciato in occasione dell’apertura del Convegno nazionale 
della Chiesa italiana nel 1995 a Palermo: «È più che mai necessario, dunque, educarsi 
ai principi e ai metodi di un discernimento non solo personale, ma anche comunitario, 
che consenta ai fratelli di fede, pur collocati in diverse formazioni politiche, di dialogare, 
aiutandosi reciprocamente a operare in lineare coerenza con i comuni valori professati» 
(Discorso di Giovanni Paolo II alla Chiesa italiana per la celebrazione del III Convegno 
ecclesiale, Palermo – 23 novembre 1995). O anche quanto ha scritto in Christifideles laici 
(1988): «Il “discernimento”, di cui parla più volte l’apostolo Paolo, non è solo valuta-
zione delle realtà e degli avvenimenti alla luce della fede; è anche decisione concreta e 
impegno operativo, non solo nell’ambito della Chiesa ma anche in quello della società 
umana» (n. 51).

26	 Interessante quanto ha proferito in un’omelia tenuta in occasione della santa messa di 
inaugurazione della V Conferenza generale dell’Episcopato latinoamericano e dei Ca-
raibi (Aparecida, 13 maggio 2007); a proposito dell’assemblea di Gerusalemme, narra-
ta negli Atti degli Apostoli, lì dove viene affrontata la questione se ai pagani diventati 
cristiani si dovesse imporre l’osservanza della legge mosaica, ha affermato: «Questa 
pagina degli Atti è molto appropriata per noi, che pure siamo qui convenuti per una ri-
unione ecclesiale. Ci richiama il senso del discernimento comunitario intorno alle grandi 
problematiche che la Chiesa incontra lungo il suo cammino e che vengono chiarite dagli 
“apostoli” e dagli “anziani” con la luce dello Spirito Santo, il quale, come dice il Vangelo 
odierno, ricorda l’insegnamento di Gesù Cristo (cf. Gv 14,26) e così aiuta la comunità 
cristiana a camminare nella carità verso la piena verità (cf. Gv 16,13)». Riferendosi al 
«discernimento comunitario» viene descritto come «il “metodo” con cui operiamo nella 
Chiesa, nelle piccole come nelle grandi assemblee, non è solo una questione di proce-
dura; è il riflesso della natura stessa della Chiesa, mistero di comunione con Cristo nello 
Spirito Santo». 

Fidei communio 2025 2.indb   116Fidei communio 2025 2.indb   116 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



117

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

la più evidente manifestazione di un dinamismo di comunione che ispira 
tutte le decisioni ecclesiali.27 

Giovanni Paolo II aveva mostrato chiaramente la distinzione tra 
“collegialità effettiva” e “collegialità affettiva”; 

se nella prima infatti vi era l’esercizio potremmo dire attivo della po-
testas collegiale dei Vescovi riuniti insieme, nella seconda definizione 
emergeva invece quella forma sostanziale che caratterizza il collegio 
dei successori degli Apostoli. In altre parole l’esercizio pieno dei poteri 
dell’Episcopato radicava la sua esistenza su un affectus collegialis, quel 
signum fraterni vinculi cordium, vincolo di fraternità e carità, originato 
dalla struttura sacramentale dell’Episcopato.28 

Papa Francesco recupera questa distinzione ma apportando una 
grande novità rispetto al passato. Prima di tutto la dimensione sinoda-
le non si limita al Sinodo dei vescovi, ma è una dimensione che viene 
applicata a tutta la Chiesa. In secondo luogo papa Bergoglio riprende 
la distinzione di Giovanni Paolo II per sottolineare la possibilità, anche 
all’interno degli eventi sinodali, di un possibile esercizio della collegiali-
tà effettiva, non limitandola dunque alla sola esperienza conciliare:

Il Sinodo dei Vescovi, rappresentando l’episcopato cattolico, diventa 
espressione della collegialità episcopale all’interno di una Chiesa tutta 
sinodale. Due parole diverse: “collegialità episcopale” e “Chiesa tutta 
sinodale”. Esso manifesta la collegialitas affectiva, la quale può pure di-
venire in alcune circostanze “effettiva”, che congiunge i Vescovi fra loro 
e con il Papa nella sollecitudine per il Popolo di Dio.29

Il termine sinodalità, dunque, recuperando le parole di Riccardo 
Battocchio, «oscilla così fra due versanti: quello delle pratiche di gover-
no e quello della vita della Chiesa nella sua globalità».30 

27	 Francesco, Discorso per la commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sino-
do dei Vescovi, 1142.

28	 M. Borghetto, Sinodo e rappresentanza: il concetto teologico e l’applicazione in assem-
blea, in Prospettiva persona CXXI/1 (2024), 184-195, qui 190.

29	 Francesco, Discorso per la commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sino-
do dei Vescovi, 1143.

30	 R. Battocchio, Introduzione, in R. Battocchio – G. Genre – B. Petrà, Sentieri di Sino-
dalità. Prospettive teologiche interconfessionali, Cinisello Balsamo, San Paolo, 2022, 8-9. 
Per una visione sintetica delle tipologie di recezione del termine sinodalità in ambito 
ecclesiologico cf. Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 69-75.

Fidei communio 2025 2.indb   117Fidei communio 2025 2.indb   117 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



118

    ALESSANDRO CLEMENZIA

  2. Una puntualizzazione terminologica

Si è visto come il tema della riforma della Chiesa sia attualmente pre-
sentato in stretto rapporto con la sinodalità, e come quest’ultimo lem-
ma non si limiti all’episcopato (in particolare al Sinodo dei vescovi), 
ma coinvolga l’intero popolo di Dio. Cercando di comprendere l’ori-
gine delle forti contrapposizioni nell’attuale scenario ecclesiologico su 
questo tema, è importante approfondire ulteriormente tale discorso a 
partire da quanto offerto dal documento della Commissione teologica 
internazionale, intitolato La sinodalità nella vita e nella missione della 
Chiesa (2018). Sin dall’introduzione, dopo aver sottolineato che la pa-
rola “sinodo” è «composta dalla preposizione σύν, con, e dal sostan-
tivo ὁδός, via, indica il cammino fatto insieme dal Popolo di Dio»,31 si 
afferma: 

Il greco σύνοδος viene tradotto in latino con sýnodus o concilium. Con-
cilium, nell’uso profano, indica un’assemblea convocata dalla legittima 
autorità. Benché le radici di “sinodo” e di “concilio” siano diverse, il signi-
ficato è convergente. Anzi, “concilio” arricchisce il contenuto semantico 
di “sinodo” richiamando l’ebraico קהל – (qahal) l’assemblea convocata 
dal Signore – e la sua traduzione nel greco ἐκκλησία, che designa nel 
Nuovo Testamento la convocazione escatologica del Popolo di Dio in 
Cristo Gesù. Nella Chiesa cattolica la distinzione nell’uso delle parole 
“concilio” e “sinodo” è recente. Nel Vaticano II sono sinonime nel desi-
gnare l’assise conciliare.32 

In questa citazione emergono alcuni punti di rilievo: prima di tut-
to, “sinodo” e “concilio”, pur essendo parole diverse tra loro, possie-
dono storicamente un significato convergente; in secondo luogo, viene 
affermato che il lemma “concilio” arricchisce semanticamente il termine 
“sinodo”, richiamando l’immagine di un’assemblea convocata dal Signo-
re (ἐκκλησία). 

A partire dal Vaticano II, la dimensione conciliare e quella sino-
dale (soprattutto con la creazione del Sinodo dei vescovi) non sono 
più sovrapponibili. Nel Codice di diritto canonico del 1983 viene pre-
sentato il concilio ecumenico lì dove si affronta il discorso sulla potestà 

31	 Commissione teologica internazionale, La sinodalità nella vita e nella missione della 
Chiesa, n. 3, 329-356, qui 330.

32	 Commissione teologica internazionale, La sinodalità nella vita e nella missione della 
Chiesa, n. 4, 330.

Fidei communio 2025 2.indb   118Fidei communio 2025 2.indb   118 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



119

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

episcopale (cf. dal can. 336 al 341):33 esso viene presentato come una 
modalità solenne d’esercizio della potestà del Collegio dei vescovi sulla 
Chiesa universale (cf. can. 337), dove la convocazione, la presidenza, il 
trasferimento, la sospensione, lo scioglimento e l’approvazione dei de-
creti spettano unicamente al romano pontefice (cf. can. 338), così come 
anche la scelta delle questioni da trattare e l’ordinamento da osservare 
(cf. can. 338,2). Il concilio, dunque, è legato all’esercizio di potestà dei 
vescovi, non alla Chiesa in generale. 

Soprattutto in epoca post-conciliare ci sono stati diversi tentati-
vi di allargare il concetto di “conciliarità”, non soltanto all’episcopato 
ma alla Chiesa intera, rintracciando una conferma di questa ipotesi nella 
“riunione” di Gerusalemme (narrata negli Atti degli Apostoli al capito-
lo 15). In questo testo non vengono riportate particolari indicazioni sul 
modo con cui i diversi soggetti coinvolti (oltre ai vescovi) debbano in-
teragire tra loro. Il teologo Severino Dianich afferma che «il problema 
lasciato aperto dal modello di Atti 15 ha trovato, lungo la tradizione, 
soluzioni molto diversificate, anche se progressivamente si è imposta 
quella dei concili episcopali».34

Ciò che, secondo il Codice di diritto canonico, appartiene per 
sua natura unicamente all’esercizio di potestà dell’episcopato, secon-
do altre interpretazioni rappresenta soltanto il frutto di un’evoluzio-
ne che ha portato allo status quo, in quanto la riunione di Gerusa-
lemme rappresenterebbe l’esempio di una struttura conciliare che 
chiama in gioco le diverse vocazioni nella Chiesa. È, dunque, proprio 
questa divergenza sul rapporto tra concilio e Chiesa a dover essere 
approfondita. 

Nel documento della Commissione teologica internazionale viene 
esplicitamente affermato che il termine “concilio” arricchisce il lemma 
“sinodo” richiamando l’assemblea convocata dal Signore (ecclesia). Tale 
affermazione, anche se non vi è alcun esplicito riferimento bibliografico, 
si inserisce all’interno di un dibattito ecclesiologico molto acceso, inizia-
to già negli anni ’60, tra Hans Küng e Joseph Ratzinger. 

33	 Per una sintesi, cf. A. Drigani, I concili e i sinodi secondo l’orientamento giuridico della 
Chiesa, in A. Clemenzia (ed.), Concilio e partecipazione laicale, Firenze, Nerbini, 2020, 
83-88. 

34	 S. Dianich, Quale concilio nella Chiesa? Alcune questioni ecclesiologiche, in Clemenzia 
(ed.), Concilio e partecipazione laicale, 11-20, qui 12.

Fidei communio 2025 2.indb   119Fidei communio 2025 2.indb   119 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



120

    ALESSANDRO CLEMENZIA

  3. Un dibattito mai assopito e oggi tornato in auge

Il teologo Hans Küng, proprio nell’incipit del suo famoso testo Strutture 
della Chiesa, scrive: 

Mentre nella lingua greca la parola σύνοδος come termine tecnico ec-
clesiastico si afferma soltanto assai tardi (Eusebio attesta che era in uso al 
tempo di Dionigi d’Alessandria), la parola concilium nel medesimo sen-
so compare già attorno al 200 d.C., in quel grande creatore del gergo 
ecclesiastico latino che fu Tertulliano.35 

Al di là di quanto viene qui affermato circa il rapporto tra sinodo 
e concilio, è interessante quanto egli scrive a proposito della relazione 
tra concilio e Chiesa, a partire dalla loro stessa etimologia: «Qui non 
sarà inopportuno notare che le parole concilium ed ecclesia hanno, dal 
punto di vista glottologico, la stessa radice; e non si tratta di una coinci-
denza esteriore».36 Küng approfondisce ulteriormente il discorso: 

Con-cilium viene da con-kalium, ovverosia da con-calare, dove calare è 
un termine tecnico religioso che significa “chiamare”. Concilium vuol dire 
dunque “convocazione, assemblea”. Già i dizionari etimologici, alla voce 
concilium, rinviano esplicitamente a σύγκλητος ed ἐκκλησία. Il latino 
calo è infatti l’equivalente del greco καλῶ, che tante volte ricorre nei 
Vangeli nel semplice senso di “chiamare”, ma anche già nei sinottici e so-
prattutto in Paolo ha preciso significato teologico di “eleggere”. Se noi 
diamo ora una scorsa al lessico del Nuovo Testamento ed esaminiamo 
la voce καλῶ, constatiamo quanto segue: il καλῶν, “colui che chiama”, 
non è altri che Dio.37

Alla luce di questa interpretazione, l’autore tedesco sostituisce 
alla parola “Chiesa” il lemma “concilio”: «Tutti gli uomini della terra sono 
chiamati a questo concilio […]. La convocazione a questo concilio è 
universale, ecumenica […]. In questo concilio viene scavalcata la con-
trapposizione religiosa, fondamentale agli occhi dei giudei, tra il popolo 
eletto e i peccatori gentili».38 Fino ad affermare: «La Chiesa è un con-

35	 H. Küng, Strutture della Chiesa, Torino, Borla, 1965, 23; orig. ted. Strukturen der Kirche 
(Quaestiones Disputatae 17), Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1962.

36	 Küng, Strutture della Chiesa, 23.
37	 Küng, Strutture della Chiesa, 23-24.
38	 Küng, Strutture della Chiesa, 27-28.

Fidei communio 2025 2.indb   120Fidei communio 2025 2.indb   120 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



121

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

cilio ecumenico convocato da Dio».39 A partire da questa identificazio-
ne tra Chiesa e concilio, Küng approfondisce il rapporto tra il concilio 
ecumenico convocato da Dio e il concilio ecumenico convocato dagli 
uomini attraverso il concetto di repraesentatio, per cui il secondo rap-
presenta il primo.

Contro questa identificazione tra la ecclesia e il concilium si è mos-
so il giovane teologo Joseph Ratzinger, il quale afferma:

Concilium non è mai, né nella Bibbia latina né nei Padri della chiesa, tra-
duzione di ἐκκλησία, ma è piuttosto l’equivalente di συνέδριον (Sanhe-
drin), συναγωγή, σύνοδος. Nel Nuovo Testamento è precisamente in 
controconcetto a quello di συνέδριον. Tutti i 22 testi, in cui il Nuovo 
Testamento greco dice συνέδριον, vengono tradotti con concilium, ove 
si deve però osservare che in tutta la tradizione (anche pre-cristiana) i 
termini concilium e consilium sono interscambiabili – cosa che rafforza 
così la stessa direzione.40

Altri lemmi, dunque, rispetto a quelli proposti da Hans Küng; se-
condo Ratzinger, la questione etimologica è pienamente secondaria, e 
se si vuole conoscere il significato di “concilio” come parola ecclesiastica, 
«si deve partire dall’impiego e dalla comprensione del linguaggio di 
coloro che ne hanno fatto appunto una parola ecclesiastica».41 È neces-
sario distinguere συνέδριον da σύνοδος. Rifacendosi al canone 5 del 
concilio di Nicea, in cui è prescritto di tenere σύνοδους (concilia) due 
volte all’anno, scrive Ratzinger: «La parola σύνοδος sorpassa ora velo-
cemente quella di συνέδριον; la loro interferenza è ancora però a vol-
te tale che συνέδριον significa la sessione concreta del concilio, mentre 
σύνοδος descrive il concilio, l’assemblea come tale».42

Sulla base di questa interpretazione, Ratzinger conclude che «il 
raggio del concilio è decisamente più ristretto che non quello della chie-
sa nel suo insieme»,43 in quanto il primo è un’assemblea di consulta-
zione e di decisione, mentre la seconda è fondata intorno alla Parola e 
all’eucaristia: 

39	 Küng, Strutture della Chiesa, 27.
40	 J. Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio. Questioni ecclesiologiche, trad. it. di G. Re, Brescia, 

Queriniana, 41992, 170-171; orig. ted. Das neue Volk Gottes. Entwürfe zur Ekklesiologie, 
Düsseldorf, Patmos Verlag, 1969. 

41	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 170.
42	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 172.
43	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 173.

Fidei communio 2025 2.indb   121Fidei communio 2025 2.indb   121 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



122

    ALESSANDRO CLEMENZIA

Il concilio è συνέδριον, non ἐκκλησία. Si tratta di due forme di assem-
blea, diverse qualitativamente. Ogni assemblea eucaristica si chiama 
ἐκκλησία, e lo è anche; ogni chiesa locale si chiama ed è ἐκκλησία, poi-
ché consiste finalisticamente nel riunirsi come ἐκκλησία nella comunio-
ne della “frazione del pane” (la qual cosa è naturalmente assai più di 
un semplice atto liturgico). Ma il concilio non si chiama ἐκκλησία, bensì 
συνέδριον; esso non rappresenta la chiesa, esso non è la chiesa, come è 
invece ogni celebrazione eucaristica, ma è solo un determinato servizio 
in essa.44 

Come viene colta la natura della Chiesa nel momento in cui 
quest’ultima viene identificata con il συνέδριον? Risponde Ratzinger: 
«La “chiesa” stessa e nel suo insieme è solo più una “riunione di con-
siglio”, un’entità organizzativa e politica, alla quale non si risponde 
nell’atteggiamento di fondo della fede, ma nel senso dell’azione, della 
politica, del fare, del mutare».45 Non si tratta dunque di una semplice 
questione terminologica: attraverso l’identificazione di un vocabolo con 
un altro si arriva a una precisa interpretazione della natura della Chiesa.

Sempre in quei giorni (dal 15 al 17 aprile 1970) Joseph Ratzinger 
fu invitato quale docente di dogmatica a intervenire, insieme a Hans 
Maier, a un convegno annuale nella Kardinal-Wendel-Haus di Monaco 
di Baviera, evento intitolato «Democratizzazione della chiesa». Già in 
quell’occasione il teologo offrì alcuni spunti su come interpretare i di-
versi fenomeni ecclesiali che si celavano dietro alcune categorie eccle-
siologiche, quali a esempio “popolo di Dio” e “struttura sinodale”. Circa 
il primo, Ratzinger ripercorre alcune derive teologiche e scrive:

L’espressione “popolo di Dio” non indica più il tutto della Chiesa, che sta 
alla base della divisione in gerarchia e laici, bensì indica esclusivamente 
i laici, che adesso vengono indicati con questo titolo pur costituendo 
solo un gruppo nella Chiesa. E contro questa concezione in pratica pu-
ramente sociologica del concetto di popolo di Dio occorre protestare 
in maniera molto decisa.46

A proposito della “struttura sinodale” della Chiesa, Ratzinger mo-
stra la non corretta interpretazione di numerosi teologi, i quali, parten-

44	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 174.
45	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 175.
46	 J. Ratzinger, Democratizzazione della Chiesa?, in J. Ratzinger – H. Maier, Democrazia 

nella Chiesa. Possibilità e limiti, Brescia, Querniana, 2005, 7-54, qui 29; orig. ted. De-
mokratie in der Kirche. Möglichkeiten und Grenzen, Limburg, Lahn-Verlag, 1970.

Fidei communio 2025 2.indb   122Fidei communio 2025 2.indb   122 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



123

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

do dall’assemblea di Gerusalemme, evento – narrato in Atti 15 – nel 
quale partecipò un ampio gruppo di tutto il popolo di Dio (anche se i 
soggetti delle decisioni erano comunque soltanto i vescovi e i presbite-
ri), arrivarono a propagare l’idea di un «sinodo misto quale permanen-
te suprema autorità di governo delle chiese nazionali».47 

Trent’anni dopo, Ratzinger, rileggendo quanto pubblicato in 
quel convegno a Monaco di Baviera, ha aggiunto: «La democratizzazio-
ne nella Chiesa – di questo sono fermamente convinto – non può con-
sistere nell’istituire un numero ancora maggiore di organi in cui si vota, 
ma consiste piuttosto nel concedere più spazio a ciò che è vivo e alla sua 
multiformità».48 

Si tratta di un tema che è stato più volte al centro del pensiero 
del teologo bavarese, il quale ha dovuto fare i conti con una riflessione 
ecclesiologica che, a partire da una particolare accezione di “popolo di 
Dio”, arrivava a interpretare in modo non corretto anche la struttura 
stessa della costituzione dogmatica Lumen gentium: 

È anche contrario al suo vero significato se dal fatto che il capitolo sul 
popolo di Dio è anteposto al capitolo sulla Gerarchia si vuole dedurre 
una mutata concezione della gerarchia e del laico, come se ogni battez-
zato portasse già in sé ogni potestà sacra e la gerarchia fosse oramai solo 
un fattore in vista del buon ordine.49

Ratzinger esplicita quali siano state le due maggiori tendenze 
post-conciliari, scaturite da una certa enfasi sull’immagine “popolo di Dio”: 

Si possono osservare due tendenze fondamentali: da una parte un ri-
duzionismo, che mantiene dell’ecclesiologia conciliare ormai solo la pa-
rola di “popolo di Dio”; dall’altra una metamorfosi ed amplificazione 
del suo significato nel senso di una socializzazione dell’idea di Chiesa. 
“Popolo” appare come un concetto da elaborare in linea socio-politica. 
Se la Chiesa può essere definita col concetto di “popolo”, allora la sua 
essenza e il suo ordine giuridico si possono determinare nel modo mi-
gliore da punti di vista sociali e politici. Così la formula “popolo di Dio” 
diventa veicolo di un’idea di Chiesa antigerarchica e antisacrale, anzi 
di una categoria rivoluzionaria di cui ci si appropria per concepire una 
nuova Chiesa.50

47	 Ratzinger, Democratizzazione della Chiesa?, 34.
48	 Ratzinger, Democratizzazione della Chiesa?, 109.
49	 J. Ratzinger, Chiesa, ecumenismo e politica, Cinisello Balsamo, Edizioni Paoline, 1987, 24.
50	 Ratzinger, Chiesa, ecumenismo e politica, 26.

Fidei communio 2025 2.indb   123Fidei communio 2025 2.indb   123 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



124

    ALESSANDRO CLEMENZIA

Per capire cosa si intenda per “concilio”, si può ricorrere a quanto 
affermato nel Codice di diritto canonico (1983), in quanto si presenta 
ancora oggi come un effettivo luogo d’incontro tra Magistero, Tradizio-
ne e Teologia, nel solco tracciato dal concilio Vaticano II.51 

Questa precisazione terminologica, che lega insieme termini quali 
“Chiesa”, “sinodo” e “concilio”, non nega l’importanza che Benedetto 
XVI ha conferito al tema della sinodalità della Chiesa. In un discorso ri-
volto ai membri del Consiglio ordinario della Segreteria generale del Si-
nodo dei vescovi, partendo dal concetto di “comunione”, che caratteriz-
za ogni cristiano in virtù del battesimo che ha ricevuto, egli mostra come 
tale indole comunitaria trovi in Cristo il suo fondamento ontologico; 
citando quanto aveva già scritto nell’enciclica Spe salvi, egli ha ribadito: 

«L’essere in comunione con Gesù Cristo ci coinvolge nel suo essere “per 
tutti”, ne fa il nostro modo di essere. Egli ci impegna per gli altri, ma solo 
nella comunione con Lui diventa possibile esserci veramente per gli al-
tri», poiché esiste una «connessione tra amore di Dio e responsabilità 
per gli uomini» (n. 28), che permette di non ricadere nell’individualismo 
della salvezza e della speranza.52

È soltanto all’interno di questa comunione ecclesiale, fondata su 
Cristo, che Benedetto XVI può rivolgere l’attenzione al Sinodo dei ve-
scovi, descrivendolo come «un’istituzione qualificata per promuovere 
la verità e l’unità nel dialogo pastorale all’interno del Corpo mistico di 
Cristo».53

Sulla sinodalità, Benedetto XVI si è nuovamente espresso durante 
l’Angelus del 5 ottobre 2008, in occasione dell’inizio della XII Assem-

51	 Basti pensare a quanto scritto nel Codex iuris canonici recognitus promulgatur: «Pertanto 
il nuovo codice, che oggi viene pubblicato, ha necessariamente richiesto la precedente 
opera del concilio; e benché sia stato preannunciato insieme con l’assise ecumenica, tut-
tavia esso cronologicamente la segue, perché i lavori intrapresi per prepararlo, doven-
dosi basare sul concilio, non poterono aver inizio se non dopo la sua conclusione» (EV 
8/615). E ancora: «Si potrebbe anzi affermare che da qui proviene anche quel carattere 
di complementarietà che il codice presenta in relazione all’insegnamento del concilio 
Vaticano II, con particolare riguardo alle due costituzioni, dogmatica Lumen gentium e 
pastorale Gaudium et spes. Ne risulta che ciò che costituisce la “novità” fondamentale 
del concilio Vaticano II, in linea di continuità con la tradizione legislativa della chiesa, per 
quanto riguarda specialmente l’ecclesiologia, costituisce altresì la “novità” del nuovo 
codice» (EV 8/630-631).

52	 Benedetto XVI, Discorso ai membri del Consiglio ordinario della Segreteria generale del 
Sinodo dei vescovi (21 gennaio 2008), in AAS 100/2 (2008), 78-80, qui 79.

53	 Benedetto XVI, Discorso ai membri del Consiglio ordinario della Segreteria generale del 
Sinodo dei vescovi, 80.

Fidei communio 2025 2.indb   124Fidei communio 2025 2.indb   124 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



125

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

blea generale ordinaria del Sinodo dei vescovi, a riguardo della parola 
di Dio nella vita e nella missione della Chiesa. Tra le finalità del sinodo, 
egli ha parlato di «favorire una stretta unione e collaborazione tra il 
Papa e i Vescovi di tutto il mondo; fornire informazioni dirette ed esat-
te circa la situazione e i problemi della Chiesa; favorire l’accordo sulla 
dottrina e sull’azione pastorale; affrontare tematiche di grande impor-
tanza ed attualità». Sempre in quell’occasione, egli ha anche introdotto 
il tema della dimensione sinodale come realtà costitutiva della Chiesa:

La dimensione sinodale è costitutiva della Chiesa: essa consiste nel 
con-venire da ogni popolo e cultura per diventare uno in Cristo e cam-
minare insieme dietro a Lui, che ha detto: «Io sono la via, la verità e la 
vita» (Gv 14,6). Infatti, la parola greca synodos, composta dalla prepo-
sizione syn, cioè “con”, e da odòs, che significa “via, strada”, suggerisce 
l’idea del “fare strada insieme”, ed è proprio questa l’esperienza del 
Popolo di Dio nella storia della salvezza.

Recuperando le parole di Rudy Albino de Assunção, si può af-
fermare che «la grande domanda è quale sia la vera natura della sino-
dalità e il suo raggio d’azione (possibilità e limiti di applicazione), dal 
momento che riguarda il modo di plasmare le strutture di comunione 
nella Chiesa».54 

  4. La vera riforma della Chiesa

In questa prima parte della ricerca si è visto come il concetto di “riforma” 
della Chiesa sia strettamente connesso a quello di “sinodalità”, inteso 
quest’ultimo da papa Francesco come possibilità concreta di coinvolge-
re l’intero popolo di Dio in un discernimento comunitario. A partire da 
una citazione del documento della Commissione teologica internazio-
nale, attraverso il recupero di uno storico dibattito tra Joseph Ratzinger 
e Hans Küng, si è osservato inoltre come il tema della sinodalità non pos-
sa essere ridotto a una mera interpretazione sociologica, ma necessiti 
di un fondamento teologico (cristologico e pneumatologico). A questo 
punto, alla luce di quanto affrontato sinora, quale tipo di “riforma” della 
Chiesa si potrebbe proporre, tale da coinvolgere la Chiesa intera nelle 
sue diverse espressioni carismatiche e ministeriali? 

54	 R. Albino de Assunção, Sinodalità, in P.L. Azzaro – P. Goyret (ed.), L’ecclesiologia di 
Joseph Ratzinger, Roma, Edizioni Santa Croce, 2023, 75-112, qui 76.

Fidei communio 2025 2.indb   125Fidei communio 2025 2.indb   125 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



126

    ALESSANDRO CLEMENZIA

Già nel 1970 Joseph Ratzinger ha approfondito questo tema 
all’interno di quella spinta post-conciliare, alimentata dalla questione 
dell’aggiornamento, che cominciava piano piano ad affievolirsi. In que-
gli anni Ratzinger spiega come, nonostante alcune grosse spinte dettate 
dalle riforme del concilio, la vita ecclesiale abbia assunto quell’insegna-
mento in modo ordinato e senza confusione, senza necessità di placare 
quel rinnovamento che è insito nella natura stessa della Chiesa: 

Ma neppure la nostra generazione è dispensata dall’interna problema-
tica del rinnovamento, dalla necessità di giungere ad un discernimento 
degli spiriti, un discernimento che denunci la superficiale somiglianza di 
rapporto iniziale fra semplice ammodernamento e vero rinnovamento, 
strappando così anche di mano agli oppositori del rinnovamento la loro 
arma più efficace.55 

Quali sono i criteri per discernerne un vero rinnovamento della 
Chiesa da un mero ammodernamento? Il nostro teologo offre una pi-
sta di indagine attraverso un iniziale approfondimento terminologico; 
egli affronta il tema della riforma attraverso il concetto di rinnovamen-
to, spiegando come l’oggetto di quest’ultimo verta proprio su ciò che 
caratterizza l’essere cristiano: «Come rinnovamento cristiano, esso non 
vuole sostituire ciò che è cristiano con qualcosa di diverso o di meglio, 
ma solo rivalorizzare appunto il fatto cristiano nella sua novità propria 
ed intramontabile».56 Non sostituzione, dunque, ma valorizzazione, di-
namica che trova la ontologica condizione di possibilità proprio nell’o-
riginario “fatto” cristiano, e cioè in quell’evento cristologico che di per 
sé è la novità radicale da sempre attesa da ogni uomo e donna. È unica-
mente in Cristo che può avvenire un autentico rinnovamento ecclesiale:

Ma poiché il fatto cristiano esiste essenzialmente nella forma della Chie-
sa, rinnovamento cristiano significa allora concretamente rinnovamento 
della Chiesa, non per rimpiazzarla od eliminarla, ma, al contrario, per 
ridarle luce nella sua forza e purezza originarie.57

Il punto di partenza della riflessione, che diventa anche il crite-
rio per discernere il significato di un vero rinnovamento rispetto a un 
semplice ammodernamento, non parte immediatamente dall’entrare in 

55	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 290.
56	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 291.
57	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 291.

Fidei communio 2025 2.indb   126Fidei communio 2025 2.indb   126 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



127

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

dialogo con la cultura contemporanea, ma dal rilevare ciò che è auten-
ticamente cristiano e rimane tale anche nell’oggi. Tra il domandarsi che 
cosa l’uomo di oggi possa ancora accogliere del fatto cristiano e cosa sia 
propriamente cristiano, Ratzinger afferma: 

Fino a che il rinnovamento vuole essere rinnovamento cristiano, cioè rin-
novamento di ciò che è cristiano, solo la seconda domanda va presa in 
considerazione. In caso contrario, sarebbe più onesto dire che si tende 
ad una sostituzione di ciò che è cristiano con qualcos’altro di più ade-
guato ai tempi.58 

Secondo il teologo bavarese, dunque, il tema della riforma della 
Chiesa deve essere profondamente legato a uno sguardo sulla struttura 
intima del fatto cristiano. 

Possiamo già subito distinguere il vero dal falso rinnovamento, dicendo 
che la vera riforma è quella che si preoccupa del veramente cristiano 
che si trova nascosto, lasciandosene stimolare e plasmare; la falsa rifor-
ma corre ciecamente dietro all’uomo invece di guidarlo, trasformando 
così il cristianesimo in una mezza industria mal condotta che corre dietro 
alla clientela.59

Una volta delineato tale punto di partenza della riflessione, Rat-
zinger scorge come il fatto cristiano originario sia già in sé stesso la novi-
tà e il rinnovamento, in quanto Cristo si presenta come vera e autentica 
“riforma” del già desiderato e ricevuto in qualcosa di radicalmente nuo-
vo, inverando in questo modo quel passaggio dal già conosciuto allo 
stupore per qualcosa che, pur essendo da sempre aspettato, nell’acca-
dere si presenta sempre e ancora capace di sorprendere: 

Quale rinnovamento essenziale dell’uomo e del patto, esso esiste ad un 
livello sul quale non c’è qualcosa di compiuto-definitivamente-una-vol-
ta-per-tutte, né qualcosa di stabilmente assicurato; il suo essere sta piut-
tosto nella continua novità del passaggio costante dal patto antico al 
nuovo, dall’uomo com’è all’uomo come deve essere.60

La riforma della Chiesa, dunque, trova nel rinnovamento cristiano 
sia la reale condizione di possibilità sia il criterio per discernere ciò che 

58	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 291.
59	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 293.
60	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 294.

Fidei communio 2025 2.indb   127Fidei communio 2025 2.indb   127 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



128

    ALESSANDRO CLEMENZIA

la rende “vera” riforma rispetto a una falsa. Riconoscere che il punto di 
partenza della riflessione sia il fatto autenticamente cristiano significa che 
il primo rinnovamento non deve riguardare la struttura o le strutture go-
vernative della Chiesa, ma deve coinvolgere l’intero popolo di Dio. 

Per riconoscere ciò che è vera riforma da una falsa, spiega Ratzin-
ger, è necessario mettersi in relazione con l’evento originario, non per 
riprodurre un’astratta immagine del passato, che altro non sarebbe se 
non «una labile restaurazione dell’età dell’oro degli inizi, sognata con 
romanticismo»,61 ma per riconoscere nell’oggi il riaccadere sempre nuo-
vo della verità.62 Di queste origini, Ratzinger recupera quel processo di 
rinnovamento messo in opera da Gesù, che ha trovato un’opposizione, 
tanto nella proposta di riforma di Qumran e dei farisei, quanto nella com-
prensione di riforma portata avanti dai sadducei: in entrambe, diametral-
mente opposte, si può rintracciare un’anticipazione di quel travisamento 
del concetto di rinnovamento in cui la Chiesa lungo i secoli è scivolata. Il 
rinnovamento dei farisei e del gruppo di Qumran verteva sul respinge-
re ogni influsso profano e dunque su un sano isolamento dal mondo; in 
opposizione a questa tendenza, Ratzinger presenta una Chiesa incessan-
temente chiamata a seguire il proprio Maestro, crocifisso fuori le mura di 
Gerusalemme (cf. Eb 13,12): «“Fuori”, davanti alle porte difese della città 
e del santuario, è il posto di una chiesa, che vuole seguire il crocifisso».63 
L’altra impostazione, quella dei sadducei, intende mettere in atto un rin-
novamento finalizzato all’eliminazione dalla propria fede di tutto ciò che 
viene considerato dalla logica del mondo negativo, e dunque poco attrat-
tivo; tentazione che anche la Chiesa può trovarsi a vivere nel momento in 
cui cerca di adattare la propria fede agli schemi della cultura contempora-
nea, logica ripudiata anche da Paolo nelle sue lettere (cf. Rm 12,2). 

Ma allora, alla luce di queste due tendenze che sin dall’origine 
hanno generato una vera e propria opposizione alla riforma portata 
avanti da Gesù, in cosa consiste il rinnovamento della Chiesa? Ratzinger 
afferma: «Rinnovamento è semplificazione, non nel senso di un decurta-
re o di uno sminuire, ma nel senso del divenire semplice, del rivolgersi a 

61	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 295.
62	 Cf. A. Clemenzia – N. Salato, L’evento nella Chiesa: alle sorgenti della lex orandi. Una 

reinterpretazione della sinodalità alla luce della liturgia, in A. Clemenzia – N. Salato 
(ed.), Fraternità universale e chiesa sinodale, vol. 1: Prospettive sistematiche, Firenze, Ner-
bini, 2024, 83-104; A. Clemenzia, Il De Trinitate di Agostino d’Ippona e la sua recezione 
nell’ontologia trinitaria, in V. Limone – G. Maspero (ed.), Agostino e la sua eredità. Teo-
logia, filosofia e letteratura, Brescia, Morcelliana, 2021, 297-311, soprattutto 301-303.

63	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 299.

Fidei communio 2025 2.indb   128Fidei communio 2025 2.indb   128 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



129

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

quella vera semplicità che è il mistero di tutto ciò che vive. È un rivolgersi 
a quella semplicità, che in fondo è un’eco della semplicità del Dio uno».64 

In un altro scritto, intitolato Una compagnia in cammino. La Chiesa 
e il suo ininterrotto rinnovamento, Ratzinger mostra come i due atteggia-
menti riformistici sopra menzionati, quello dei farisei e quello dei sad-
ducei, siano ancora vivi nella riflessione ecclesiologica odierna: «Alcuni 
soffrono perché la Chiesa si è troppo adeguata ai parametri del mondo 
d’oggi; altri sono infastiditi perché ne resta ancora troppo estranea».65 
Queste due tendenze, pur essendo opposte l’una all’altra, si presenta-
no entrambe sempre critiche verso lo status quo della Chiesa, in quanto 
quest’ultima appare non corrispondente a come la si vorrebbe. 

Un primo approccio per trasformare la Chiesa in qualcosa di mi-
gliore e di più corrispondente al proprio desiderio è quello di allargare 
il raggio d’azione di tutti i diversi componenti del popolo di Dio, soprat-
tutto nelle scelte che riguardano il governo e il funzionamento struttura-
le della comunità; è il passaggio da una dimensione passiva del credente 
ad una più attiva e partecipativa: 

Si dice che nessuno più dovrebbe rimanere passivo ricevitore dei doni 
che fanno esser cristiano. Tutti devono invece diventare attivi operatori 
della vita cristiana. La Chiesa non deve più venir calata giù dall’alto. No! 
Siamo noi che “facciamo” la Chiesa e la facciamo sempre nuova. Così 
essa diverrà finalmente la “nostra” Chiesa e noi i suoi attivi soggetti re-
sponsabili.66

Tale operazione, spiega Ratzinger, parte in qualche modo dalla 
dimensione più strutturale ed esteriore della Chiesa, ma arriva fino alla 
dimensione della professione di fede, e dunque alla sua dimensione più 
interiore. Ciò che si vuole raggiugere, in fondo, è una certa autogestio-
ne della Chiesa, magari sostenuta da un approccio democratico, dove il 
governo è affidato ad una maggioranza che prende decisioni a scapito 
delle posizioni della minoranza; eppure questo approccio “democrati-
co” di riforma trova davanti a sé un grande ostacolo: 

Tutto ciò che una maggioranza decide può venire abrogato da un’altra 
maggioranza. Una Chiesa che riposi sulle decisioni di una maggioranza 

64	 Ratzinger, Il nuovo popolo di Dio, 303.
65	 J. Ratzinger, Una compagnia in cammino. La Chiesa e il suo ininterrotto rinnovamento, in 

Communio 208-209-210 (2006), 336-349, qui 337.
66	 Ratzinger, Una compagnia in cammino, 338.

Fidei communio 2025 2.indb   129Fidei communio 2025 2.indb   129 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



130

    ALESSANDRO CLEMENZIA

diventa una Chiesa puramente umana. Essa è ridotta al livello di ciò che 
è fattibile e plausibile, di quanto è frutto della propria azione e delle 
proprie intuizioni e opinioni. L’opinione sostituisce la fede.67

Una possibile vera e autentica riforma della Chiesa, per Ratzinger, 
può scaturire da un atteggiamento opposto a quello tracciato sinora, 
attraverso il recupero di una certa “passività” rispetto a quella tendenza 
attivista che tenta in tutti i modi di costruirsi una Chiesa secondo le cate-
gorie della propria ragione o del proprio sentimento, perdendo così di 
vista ciò che caratterizza la natura ecclesiale. Tale passività non coincide 
con il “non-fare”, con il rimanere semplici spettatori di fronte a una real-
tà che, invece, chiede in ogni circostanza un coinvolgimento totale della 
persona, ma è la scoperta che «la dimensione grande, liberante, non è 
costituita da ciò che noi stessi facciamo, ma da quello che a noi tutti è 
donato».68 E qui il nostro autore presenta un particolare significato di 
reformatio: 

La reformatio, quella che è necessaria in ogni tempo, non consiste nel 
fatto che noi possiamo rimodellarci sempre di nuovo la “nostra” Chiesa 
come più ci piace, che noi possiamo inventarla, bensì nel fatto che noi 
spazziamo via sempre nuovamente le nostre proprie costruzioni di so-
stegno, in favore della luce purissima che viene dall’alto e che è nello 
stesso tempo l’irruzione della pura libertà.69

Ratzinger spiega quanto affermato ricorrendo all’immagine dello 
scultore, il quale è capace di intravedere già nella pietra grezza la figura 
artistica che gli osservatori potranno cogliere unicamente a lavoro finito, 
e il suo lavoro consiste proprio nel far venire fuori, nel portare alla luce 
con il proprio scalpello quella figura, togliendo tutto ciò che ancora non 
le permette di essere pienamente sé stessa. Si tratta, recuperando la 
terminologia di Bonaventura, di una vera e propria dinamica di abla-
tio: «Essa consiste nell’eliminare, nel togliere via ciò che è inautentico. 
In questa maniera, attraverso la ablatio emerge la nobilis forma cioè la 
figura preziosa».70 

Tale operazione deve essere attuata sia in ambito antropologico 
(come ha sottolineato Bonaventura), sia per quanto concerne la Chiesa. 

67	 Ratzinger, Una compagnia in cammino, 340.
68	 Ratzinger, Una compagnia in cammino, 340.
69	 Ratzinger, Una compagnia in cammino, 340.
70	 Ratzinger, Una compagnia in cammino, 341.

Fidei communio 2025 2.indb   130Fidei communio 2025 2.indb   130 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



131

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

Per Ratzinger tale ablatio è il metodo per comprendere in cosa consista 
una vera riforma della Chiesa. Essendo quest’ultima una realitas com-
plexa (cf. LG 8), essa ha certamente bisogno, per realizzare efficacemen-
te la propria missione, di servirsi di alcune strutture ecclesiastiche; esse 
tuttavia «invecchiano, rischiano di presentarsi come la cosa più essen-
ziale e distolgono così lo sguardo da quanto è veramente essenziale. Per 
questo esse devono sempre di nuovo venir portate via, come impalca-
ture divenute superflue».71 La vera riforma consiste nel «toglier via, af-
finché divenga visibile la nobilis forma, il volto della Sposa e insieme con 
esso anche il volto dello Sposo stesso, il Signore vivente».72 Tale ablatio, 
come purificazione e rinnovamento, afferma ancora Ratzinger, dovreb-
be investire la Chiesa su tutti i livelli, e consiste in un dinamismo insito 
nello stesso atto di fede: «La fondamentale liberazione che la Chiesa 
può darci è stare nell’orizzonte dell’Eterno, è uscir fuori dai limiti del 
nostro sapere e del nostro potere. La fede stessa, in tutta la sua gran-
dezza e ampiezza è perciò sempre nuovamente la riforma ecclesiale di 
cui noi abbiamo bisogno».73 Nel momento in cui il nostro autore spiega 
l’ablatio in relazione all’atto della fede, l’attenzione si sposta dal livello 
generale e oggettivo a quello particolare e soggettivo, personale. An-
che in questo caso l’ablatio emerge come un dinamismo necessario per 
cogliere quella verità che inabita ogni creatura: 

Noi tutti abbiamo bisogno del nuovo Scultore, il quale toglie via ciò che 
deturpa l’immagine, abbiamo bisogno del perdono, che costituisce il 
nucleo di ogni vera riforma. […] Il toglier via la colpa rimuove davve-
ro qualcosa; l’avvento del perdono in noi si mostra nel sopraggiungere 
della penitenza.74

Il perdono di cui qui si parla, tuttavia, ha un significato non soltan-
to individuale, legato al singolo io, ma anche comunitario, in relazione al 
noi ecclesiale, in quanto rappresenta il fulcro essenziale, tanto della sin-
gola persona quanto dell’intera comunità; nel momento in cui ciascuno 
si innesta nell’io di Cristo, si inverano nuove relazioni interpersonali: «Io 
sono strappato al mio isolamento e sono accolto in una nuova comuni-
tà-soggetto; il mio io è inserito nell’io di Cristo e così è unito a quello di 

71	 Ratzinger, Una compagnia in cammino, 341.
72	 Ratzinger, Una compagnia in cammino, 341.
73	 Ratzinger, Una compagnia in cammino, 343.
74	 Ratzinger, Una compagnia in cammino, 345.

Fidei communio 2025 2.indb   131Fidei communio 2025 2.indb   131 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



132

    ALESSANDRO CLEMENZIA

tutti i miei fratelli. Solamente a partire da questa profondità di rinnova-
mento del singolo nasce la Chiesa».75 

  Conclusioni

Dietro una particolare interpretazione di sinodalità si nasconde un’al-
trettanto peculiare ecclesiologia, e da qui scaturiscono diversi modi di 
intendere il concetto di “riforma”. Certamente, l’interpretazione offerta 
da Ratzinger si discosta notevolmente da un’impostazione meramente 
sociologica di riforma, preoccupata più del rinnovo di strutture ecclesiali, 
considerate luoghi di esercizio di potere, piuttosto che di trovare nuove 
forme di vivere e testimoniare il vangelo. Interessanti, a tale proposito, 
sono le parole pronunciate ancora da Joseph Ratzinger in una conferen-
za, tenuta a Monaco nel 1970, in occasione del 75° di attività dell’Unione 
bavarese cattolica per la protezione delle giovani. Ribadendo con con-
vinzione l’importanza dell’essere laico nella Chiesa, egli ha affermato: 

Davanti a un movimento laicale così significativo e sempre esemplare 
come questo, mi sembra indispensabile dichiarare che la forma in cui 
oggi viene portata avanti nella Chiesa la cosiddetta riscoperta del laico, 
va proprio in direzione sbagliata. Per teologia del laicato s’intende oggi 
sempre più la battaglia per una nuova forma del ministero ecclesiale, 
cosa che è una vera contraddizione in termini. […] Una teologia del 
laicato, che viene portata avanti come battaglia per una quota propor-
zionale nel governo della Chiesa, è una caricatura di sé stessa e rimane 
tale anche se questo fraintendimento viene ammantato con il concetto 
di una direzione sinodale della Chiesa.76 

La criticità del teologo Ratzinger non è tanto di natura politica, 
quanto piuttosto teologica: 

Quando la teologia diventa teoria della politica ecclesiale e lotta per 
partecipare al governo della Chiesa, la forza d’urto va solo verso l’inter-

75	 Ratzinger, Una compagnia in cammino, 347; cf. A. Clemenzia, La forma ecclesiale della 
fede in Joseph Ratzinger, in A. Clemenzia – R. Regoli, La visione ecclesiale di Joseph Rat-
zinger. Nuovi approcci di ricerca, Firenze, Nerbini, 2025, 43-53.

76	 J. Ratzinger, Le basi antropologiche dell’amore fraterno, in Id., Chiesa: segno tra i popoli. 
Scritti ecclesiologici e di ecumenismo (Opera omnia 8/1), G.L. Müller (ed.), Città del Vati-
cano, Libreria Editrice Vaticana, 2021, 92-107, qui 100; orig. ted. Die anthropologischen 
Grundlagen der Bruderliebe, in Dogma und Verkündigung, München, Erich Wewel Ver-
lag, 1973, 239-253.

Fidei communio 2025 2.indb   132Fidei communio 2025 2.indb   132 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



133

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

no di essa. La Chiesa si occupa soltanto di sé stessa e così logora sé stes-
sa. […] Ma una Chiesa che correttamente comprende e vive sé stessa 
non guarda sé stessa, ma si allontana da sé e opera per gli altri.77 

Ricentrarsi su Cristo non rappresenta per l’ecclesiologia un impo-
verimento della sua prassi sociale o una sua spiritualizzazione, ma anzi, 
ne è in qualche modo il fondamento e la sua fecondità intrinseca; per 
questa ragione la Chiesa «non può scambiare il suo messaggio per un 
servizio sociale. Però la forza di questo messaggio farà scaturire sempre 
nuove iniziative sociali».78

È in Cristo che tutto conosce una sua risemantizzazione, non solo 
come conferimento di un nuovo senso rispetto a ciò che già esiste, ma 
anche come acquisizione di un senso vero già dato, e che Cristo fa emer-
gere in tutta la sua portata, umana e divina. 

La sinodalità della Chiesa è il grande tema verso cui la letteratura 
teologica odierna è totalmente riversata. Nonostante papa Francesco 
abbia incessantemente ribadito un significato di “processo sinodale” 
che si fondi sulla presenza di Cristo e sull’azione dello Spirito Santo, gli 
interessi ecclesiologici sembrano spesso andare in tutt’altra direzione.79 
Mentre le relazioni internazionali odierne mostrano la fragilità di alcune 
forme di partecipazione alla vita politica, in ambito ecclesiale a volte si fa 
di tutto per assumerne alcune caratteristiche, che tra l’altro non si addi-
cono alla natura della Chiesa: «La Chiesa possiede una costituzione che 
scaturisce dalla sua propria natura e dunque non è identica a nessuna 
costituzione statale».80 E continua: 

Mentre, nell’ambito civile, ormai si riscontra molto malcontento rispetto 
allo Stato costituzionale democratico e dubbi sulla sua modalità di ga-

77	 Ratzinger, Le basi antropologiche dell’amore fraterno, 100.
78	 Ratzinger, Le basi antropologiche dell’amore fraterno, 101.
79	 Per una panoramica generale delle interpretazioni ecclesiologiche di sinodalità, cf. Fan-

tappiè, Metamorfosi della sinodalità.
80	 J. Ratzinger, Libertà e vincoli nella Chiesa, in Id., Chiesa: segno tra i popoli. Scritti eccle-

siologici e di ecumenismo (Opera omnia 8/1), 474-497, qui 485; orig. ted. Freiheit und 
Bindung in der Kirche, in Kirche, Őkumene und Politik, Einsiedeln, Johannes Verlag, 1987, 
165-182. Scrive Andrea Manzone a tale proposito: «Il popolo di Dio, diversamente e 
armonicamente compaginato, non individua democraticamente la verità, non è anima-
to dalla contrapposizione elettiva, poiché in esso agisce un principio di consenso che 
non proviene dalla comune opinione, bensì dall’ascolto dello Spirito “che conduce alla 
verità tutta intera” (cf. Gv 16,13). In tal senso, la prima azione che coinvolge democra-
ticamente tutti non è la partecipazione attiva, bensì l’ascolto: il cristiano è chiamato ad 
ascoltare lo Spirito e tutti nello Spirito» (Manzone, Il parlamento di Dio?, 173).

Fidei communio 2025 2.indb   133Fidei communio 2025 2.indb   133 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



134

    ALESSANDRO CLEMENZIA

rantire la libertà, in ambito ecclesiale addirittura si assiste ancora a una 
dogmatizzazione ingenuamente fiduciosa della struttura formale della 
democrazia. Non pochi ritengono che la Chiesa rimarrà una società au-
toritaria e arretrata fintantoché non avrà trasformato tutte le sue istitu-
zioni secondo questo modello.81

Non è il sistema democratico in sé stesso a rappresentare il ful-
cro del problema, in quanto in esso si trovano comunque istanze che, 
debitamente purificate e sanate, possono essere valorizzate anche in 
ambito ecclesiale;82 la preoccupazione sta in un’assunzione acritica di 
questo modello, invocato come unica panacea per molti mali odierni 
della Chiesa. È anche importante ricordare che la Chiesa, nonostante 
non debba assumere modelli che provengono da altri sistemi politici, è 
comunque situata all’interno di particolari contesti socio-culturali, rima-
nendone influenzata; per questa ragione è difficile che in una riflessione 
sulla sinodalità della Chiesa non entri in gioco la mens democratica degli 
uomini e delle donne di oggi.83 Risultano essere sempre attuali le parole 
di Y.-M. Congar, scritte nel 1959:

81	 Ratzinger, Libertà e vincoli nella Chiesa, 486.
82	 Il 17 settembre 2010, al Parlamento britannico, Benedetto XVI proferì le seguenti pa-

role: «La Gran Bretagna è emersa come una democrazia pluralista, che attribuisce un 
grande valore alla libertà di espressione, alla libertà di affiliazione politica e al rispetto 
dello stato di diritto, con un forte senso dei diritti e doveri dei singoli, e dell’uguaglianza 
di tutti i cittadini di fronte alla legge. La dottrina sociale cattolica, pur formulata in un 
linguaggio diverso, ha molto in comune con un tale approccio, se si considera la sua 
fondamentale preoccupazione per la salvaguardia della dignità di ogni singola persona, 
creata ad immagine e somiglianza di Dio, e la sua sottolineatura del dovere delle autorità 
civili di promuovere il bene comune». Vi sono tuttavia alcuni rischi in tale positività: «Se 
i principi morali che sostengono il processo democratico non si fondano, a loro volta, su 
nient’altro di più solido che sul consenso sociale, allora la fragilità del processo si mostra 
in tutta la sua evidenza. Qui si trova la reale sfida per la democrazia (Benedetto XVI, in 
L’Osservatore Romano, 19 settembre 2010, 4-5).

83	 «Il concetto di “democrazia di base”, tipico di questo contesto, si presta in modo par-
ticolare a essere trasferito alla Chiesa, perché sembra corrispondere profondamente 
all’idea della comunità, e perciò della struttura del popolo di Dio fatta di Chiese locali» 
(Ratzinger, Libertà e vincoli nella Chiesa, 487). Sono condivisibili le parole di Roberto 
Repole, secondo il quale i cristiani «portano la mens democratica, di cui è permeata la 
società occidentale, al di dentro della Chiesa, così come altri aspetti della cultura che li 
contrassegna. E i valori tipici delle società democratiche finiscono per rappresentare lo 
stimolo a ritrovare, apprezzare e riattivare, nella Chiesa stessa, proprio la dimensione 
della sinodalità che la caratterizza; oltre che a riscoprire come solo una Chiesa sinodale 
possa essere all’altezza della missione che è chiamata a svolgere nel mondo attuale. È 
anche in questo senso che va colto l’invito di papa Francesco a vedere nella sinodalità 
il cammino che Dio si aspetta per la Chiesa nel terzo millennio» (R. Repole, Sinodalità. Il 
contributo della teologia, in Teologia 46 [2021], 511-530, qui 525).

Fidei communio 2025 2.indb   134Fidei communio 2025 2.indb   134 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



135

Sinodalità e riforma della Chiesa. Alcuni spunti in dialogo con Joseph Ratzinger    

La fede conciliare non è quella di una maggioranza, ma quella dell’u-
nanimità. Certo, nei concili si vota […] ma il voto, in un concilio, è solo 
un mezzo per raggiungere l’unanimità, enucleando, attraverso una mag-
gioranza, il vero pensiero o linea di condotta della Chiesa come tale, che 
alcuni forse ancora non riconoscono, ma che posta in luce e dichiarata 
tale, diverrà legge per tutti.84

Anche nel documento preparatorio del Sinodo 2023 Per una 
Chiesa sinodale: comunione, partecipazione e missione, viene esplicita-
mente affermato:

La consultazione del Popolo di Dio non comporta l’assunzione all’inter-
no della Chiesa dei dinamismi della democrazia imperniati sul principio 
di maggioranza, perché alla base della partecipazione a ogni processo 
sinodale vi è la passione condivisa per la comune missione di evangeliz-
zazione e non la rappresentanza di interessi in conflitto. In altre parole, 
si tratta di un processo ecclesiale che non può realizzarsi se non “in seno 
a una comunità gerarchicamente strutturata” (n. 14).

La questione fondamentale della riforma della Chiesa può essere 
ancora proposta attraverso un vero e proprio ricentramento cristologi-
co: la presenza di Cristo può diventare nuovamente un efficace punto 
di partenza, in quanto capace di far sperimentare, individualmente e 
comunitariamente, quella novità di vita che tutti, in modo più o meno 
consapevole, desiderano per sé e per gli altri.

84	 Y.-M. Congar, I concili nella vita della Chiesa, in Id., Santa Chiesa. Saggi teologici, Brescia, 
Morcelliana, 1967, 290. A proposito del rapporto tra Chiesa e democrazia, interessante 
è quanto viene riportato nell’enciclica Graves de communi re di Leone XIII: «Di queste 
due ultime denominazioni, se non la prima di “sociali cristiani”, certo l’altra, di “democra-
zia cristiana”, suona male a molti tra i buoni, perché vi veggon sotto un che di ambiguo 
e pericoloso. Ne temono per più di una ragione: cioè perché credono che così si possa 
coprire un fine politico per portar al potere il popolo, promovendo questa forma di 
governo in luogo di altre; che per tal modo, mirando al bene della plebe, e metten-
do in disparte gli interessi delle altre classi, sembri rimpicciolirsi l’azione della religione 
cristiana; e che infine sotto la speciosità del nome si voglia in certo modo nascondere 
il proposito di sottrarsi alle legittime autorità nell’ordine civile ed ecclesiastico. […] Per-
ché, sebbene la parola “democrazia”, secondo l’etimologia e l’uso dei filosofi, serva ad 
indicare una forma di governo popolare, tuttavia nel caso nostro, smesso ogni senso 
politico, deve significare semplicemente una benefica azione cristiana a favore del po-
polo. […] Parimenti ognuno si guardi dal coprire sotto la denominazione di democrazia 
cristiana il proposito d’insubordinazione o di opposizione alle legittime autorità. Già la 
legge, sia naturale sia cristiana, ingiunge il rispetto ai diversi poteri civili e l’obbedienza 
ai loro giusti comandi» (Leone XIII, Graves de communi re, in Enchiridion delle Encicliche, 
vol. 3, Bologna, EDB, 1997, 1520-1552, qui 1524; 1528; 1530).

Fidei communio 2025 2.indb   135Fidei communio 2025 2.indb   135 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   136Fidei communio 2025 2.indb   136 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



137FIDEI COMMUNIO      2025 / Anno I / Numero 2    DOI: 10.12875/FC252005

JEAN-ROBERT ARMOGATHE
Professore emerito presso l’École pratique des hautes études (Sorbonne), membro dell’A-
cadémie des Inscriptions et Belles-Lettres.
armogathe@gmail.com 

DE LA NÉCESSITÉ	   
D’UNE THÉOLOGIE DE L’HISTOIRE

 Jean-Robert Armogathe

FIDEI COMMUNIO 2025

Anno I / Numero 2 
pp. 137-150

ABSTRACT    Several approaches legitimize the role of history in theological reflection: 
an existential approach (Bultmann), a Christological approach (Cullmann and Teilhard), 
and an eschatological approach (Daniélou). Their plurality (and fruitfulness) clearly 
demonstrates that a theology of history is a necessary auxiliary to any theology.

KEYWORDS    Theology of history – Eschatology

Fidei communio 2025 2.indb   137Fidei communio 2025 2.indb   137 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   138Fidei communio 2025 2.indb   138 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



139

Les interprétations théologiques de l’histoire sont fort anciennes 
dans la tradition religieuse (et culturelle) occidentale. Elles ont connu 
comme un emballement à la fin de la Seconde guerre mondiale, comme 
si le court intervalle de cinq années avait exacerbé le souci de com-
prendre l’histoire du monde. On observe une aussi rapide décrue dès 
les années soixante. L’effondrement des marxismes, qui avaient fourni 
une interprétation facile – et surtout concrètement appliquée – de la 
temporalité vécue a largement contribué à ce repli. Mais il fut contem-
porain de l’expansion économique sans précédent des pays industria-
lisés, dans ces années que l’économiste Jean Fourastié a qualifiées de 
«glorieuses». Dans les replis de la «grande accélération», des poches 
de contestation sont apparues, souvent accompagnées d’interpréta-
tions de l’histoire utopiques ou eschatologiques. 

Si les années Cinquante ont été favorables à la constitution 
de «philosophies de l’histoire» et de «théologies de l’histoire», 
les décennies suivantes ont plutôt nourri le soupçon à l’égard de 
ces constructions hypothétiques. L’histoire se retrouve «à plat», et 
toute tentative d’y trouver un axe directeur est vite disqualifiée. Or il 
semble indispensable pour le christianisme de disposer d’une inter-
prétation théologique de l’histoire: cela appartient à son code géné-
tique, et s’en dispenser revient à faire éclater le message fondateur. 
Encore faut-il éviter les contrefaçons, succédanés laïques de la lecture 
chrétienne.

La bibliographie est longue, et nous ne prétendons pas établir 
un inventaire exhaustif. Il s’agit seulement ici de désigner les lignes de 
force de quelques approches pour tenter d’esquisser ce que devrait 
être une théologie de l’histoire et pourquoi elle est nécessaire au chris-
tianisme.

Fidei communio 2025 2.indb   139Fidei communio 2025 2.indb   139 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



140

    JEAN-ROBERT ARMOGATHE

  1. Un débat vigoureux et dépassé 

Sans remonter aux origines bibliques ou païennes, un constat s’impose: 
la Seconde guerre mondiale (ajoutée à la précédente) a engendré une 
réflexion globale sur l’histoire, en posant deux questions: a) que faut-
il entendre par «histoire»? Et b) une réflexion conceptuelle, philoso-
phique et/ou théologique est-elle possible à son endroit?

Sur la première question, de longs développements peuvent être 
résumés par l’article Geschichte du vieux Grammatisch-kritisches Wörter-
buch d’Adelung:1

L’histoire, plur. et nom. sing. 1) Ce qui s’est passé, une chose qui 
s’est passée, soit au sens large, tout changement, tant actif que pas-
sif, qui se produit dans une chose, soit au sens plus restreint et plus 
ordinaire, de divers changements liés entre eux, qui, pris ensemble, 
forment un certain tout […]. L’histoire de cet homme est très curieuse, 
c’est-à-dire tout ce qui s’est passé avec lui, ses événements. C’est 
dans ce sens qu’il est souvent utilisé collectivement et sans pluriel 
pour désigner plusieurs événements d’un même genre […]. 3) La 
connaissance des événements qui se sont produits, l’étude de l’his-
toire; sans pluriel.

Entre pluriel et singulier, la sémantèse du mot a profondément 
évolué. En 1778, un auteur avait déjà critiqué son nouvel usage:

1	 J.C. Adelung, Grammatisch-kritisches Wörterbuch der Hochdeutschen Mundart, vol. 
2, Leipzig, 1793-1801, ici: 1811, 605-606: «Die Geschichte, plur. ut nom. sing. von 
dem Zeitworte geschehen. 1) Was geschehen ist, eine geschehene Sache, so wohl in 
weiterer Bedeutung, eine jede, so wohl thätige als leidentliche Veränderung, welche 
einem Dinge widerfähret, als auch in engerer und gewöhnlicherer, von verschiede-
nen mit einander verbundenen Veränderungen, welche zusammen genommen ein 
gewisses Ganzes ausmachen. […] Die Geschichte dieses Mannes ist sehr merkwürdig, 
d. i. alles was sich mit ihm zugetragen hat, seine Begebenheiten. In eben diesem 
Verstande stehet es oft collective und ohne Plural von mehreren geschehenen Be-
gebenheiten Einer Art […]. 3) Die Kenntniß der geschehenen Begebenheiten, die 
Geschichtkunde; ohne Plural» (https://lexika.digitale-sammlungen.de/adelung/lem-
ma/bsb00009132_2_1_1582, consulté le 2 juillet 2024); nous nous permettons de 
renvoyer à J.-R. Armogathe, Adelung, Fortsetzer von Du Cange, dans Sprache und 
Kulturentwicklung im Blickfeld der deutschen Aufklärung. Der Beitrag J. Chr. Adelungs, 
Abhandlungen der säschsischen Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Kl. 70, 1, 
Akademie Verlag, Berlin, 1984, 221-223. 

Fidei communio 2025 2.indb   140Fidei communio 2025 2.indb   140 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



141

De la nécessité d’une théologie de l’histoire    

Le mot à la mode de Geschichte est un abus formel de la langue parce 
que dans cet ouvrage,2 c’est tout au plus dans les exemples qu’appa-
raissent les récits.3 

En second lieu, si l’on entend par histoire la succession des évé-
nements, «ce qui s’est passé», n’est-il pas artificiel de prétendre y 
voir un ordre susceptible d’analyse conceptuelle? Toute philosophie 
de l’histoire paraissait condamnée par le positivisme historique. Et la 
théologie de l’histoire avait sombré avec la réflexion engagée au dé-
but du XXe siècle sur l’eschatologie: l’eschatologie «conséquente» de 
Johannes Weiss et A. Schweizer, ou l’eschatologie «existentielle» de 
Rudolf Bultmann.4 Le coup fatal, le plus articulé, a été porté par Karl 
Löwith: il s’attacha à rendre évidents les «présupposés théologiques 
de la philosophie de l’histoire» et de «montrer que la philosophie mo-
derne de l’histoire prend ses racines dans la croyance biblique en une 
rédemption et qu’elle prend fin avec la sécularisation de son modèle 
eschatologique».5 

La diffusion de cette thèse dans les années Cinquante a suscité 
de nombreuses prises de position – soit favorables, comme Reinhart 
Kosellek, soit critiques comme Hans Blumenberg. Peut-on concevoir 
une philosophie de l’histoire qui soit dégagée de l’eschatologie juive 
et chrétienne? 

Le débat allemand trouva des prolongements en France; l’après-
guerre a ouvert un débat sur le sens de l’histoire, et le livre de Löwith 
a entraîné de vifs débats.6 La lente prise de conscience de l’horreur 
renouvelée de deux guerres, les menaces que l’opposition de deux 
«blocs» faisaient peser du risque d’une troisième, l’atroce découverte 
des horreurs de l’hitlérisme, la perception des dangers du «bolche-
visme»: la relecture du vingtième siècle bouleversait la simple réflexion 

2	 C.F. Flögel, Geschichte des menschlichen Verstandes, Breslau, Johann Ernst Meyer, 1765.
3	 Recension de la 3ème édition (1776) de Flögel, Geschichte des menschlichen Verstandes, 

dans Allgemeine deutsche Bibliothek 34 (1778), 473 (cité par R. Koselleck, L’expérience 
de l’histoire, Paris, Seuil-Gallimard, 1997, 17; orig. allemand: Geschichte, dans Geschicht-
liche Grundbegriffe, vol. 2, Stuttgart, Klett, 1975).

4	 H.I. Marrou, Théologie de l’histoire (1968), Paris, Cerf, 2006, 89.
5	 K. Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der 

Geschichtsphilosophie (1ère éd. en anglais: Meaning in History: The Theological Implicati-
ons of the Philosophy of History, Chicago 1949; puis en allemand, Stuttgart 1953; trad. fr. 
Histoire et Salut. Les présupposés théologiques de la philosophie de l’histoire, Paris, Galli-
mard, 2002, 22).

6	 Voir plus bas, l’opinion de J. Daniélou, Essai sur le mystère de l’histoire, Paris, Éditions du 
Seuil, 1953.

Fidei communio 2025 2.indb   141Fidei communio 2025 2.indb   141 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



142

    JEAN-ROBERT ARMOGATHE

sur l’histoire, qui prenait l’aspect d’une tragique actualité. Tout cela 
n’était-il qu’«une histoire dite par un idiot, pleine de bruit et de fureur, 
et qui ne signifie rien», comme Macbeth définissait la vie?7 Ou fallait-il 
tenter d’y discerner quelque cohérence, un enseignement peut-être, 
une logique déconcertante?

Pour l’idéologie marxiste dominante, un schéma d’évolution as-
sez simple était dressé: la société occidentale était passée du féodalisme 
au capitalisme, vers une nouvelle étape socialiste (ou communiste).

Dès 1939 cependant, un observateur lucide, Raymond Aron, 
avait rappelé qu’on ne pouvait pas se passer d’une philosophie de l’his-
toire.8 Et le retour de la philosophie de l’histoire a entraîné dans son 
sillage la question d’une théologie de l’histoire.

Étienne Gilson a bien souligné combien le christianisme est radi-
calement lié à l’historicité: «La première conséquence du christianisme, 
c’est la substitution d’une nouvelle notion du sens de la durée à celle de 
cycle ou de retour éternel, dont le nécessitarisme grec s’accommodait 
fort bien».9

En ancrant dans l’histoire des hommes l’Incarnation de Dieu, le 
christianisme a inséré en profondeur ce que la tradition biblique avait 
déjà entrepris: une «histoire sainte» conjointe à celle de l’humanité.

  2. Le mystère de l’histoire

Au lendemain de la dernière guerre, le même terme s’est trouvé dans les 
titres de deux livres de théologiens, un protestant, Jacques de Senarclens 
(1914-1971),10 et un catholique, Jean Daniélou (1905-1974):11 le mystère 
de l’histoire. Car les théologiens ne pouvaient pas rester indifférents aux 
bouleversements survenus dans le paysage mental mondial.

Il était légitime – et même nécessaire – de répondre aux ques-
tions soulevées par Karl Löwith et ses élèves: l’histoire a-t-elle un sens, 
entendu à la fois comme direction et comme signification? Le terme de 
mystère témoigne de la prudence des théologiens.

7	 W. Shakespeare, Macbeth V, 5.
8	 R. Aron, Introduction à la philosophie de l’histoire. Essai sur les limites de l’objectivité his-

torique, Paris, Gallimard, 1938. Il s’agit d’une reprise de la thèse soutenue en 1938.
9	 É. Gilson, L’esprit de la philosophie médiévale, Paris, Vrin, 1944, 369-371.
10	 J. de Senarclens, Le mystère de l’histoire, introduction à une conception christologique du 

devenir, Genève, Roulet, 1949.
11	 J. Daniélou, Essai sur le mystère de l’histoire, Paris, Seuil, 1955; Paris, Cerf, 1982.

Fidei communio 2025 2.indb   142Fidei communio 2025 2.indb   142 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



143

De la nécessité d’une théologie de l’histoire    

Au XXe siècle, on peut considérer, en simplifiant, que l’approche 
théologique de l’histoire a revêtu trois formes principales (pas toujours 
distinctes): une approche existentiale, une approche christologique et 
une approche eschatologique.

  3. Approche existentiale

Il s’agit de l’homme et de son existence comme sujet de l’histoire. Ru-
dolf Bultmann (1884-1976) fut le premier exposant de cette théologie, 
dans sa rupture avec la théologie dialectique de Barth (1924). Il appor-
ta, au cours de sa longue existence, des nuances et des compléments à 
sa première position. Une constellation de brillants disciples contribua 
à diffuser (et souvent à simplifier) l’enseignement du maître. 

Au cœur de cette approche se trouve la conviction que l’évé-
nement-Jésus (Christusgeschehen) est un événement du salut (Heilsge-
schehen). On sait l’importance de la distinction entre Historie (les évé-
nements chronologiques) et Geschichte (le déroulement de l’action). Or 
Bultmann et ses disciples insistent beaucoup sur l’histoire (Geschichte), 
aux dépens de l’Historie. Ce qui a comme conséquence l’aplatissement 
de l’eschatologie: l’événement décisif a eu lieu. On a pu dire que chez 
Bultmann la Geschichte a éliminé l’Historie.

Néanmoins, il faut retenir que l’événement du salut est l’événe-
ment de la Parole: la Parole entendue non comme un texte, mais comme 
une prédication: le kérygme. Or le kérygme n’est pas l’enseignement 
historique de Jésus (le «Jésus de l’histoire»), impossible à établir, mais 
ce que l’Église, à commencer par les premiers chrétiens, en a compris et 
retenu. 

Le livre de 1957 (Histoire et eschatologie)12 précise ce qu’il faut 
entendre par les fins dernières: non pas l’accomplissement de quoi 
que ce soit, ou le jugement, mais l’attente confiante et obscure du futur 
de Dieu… Si l’eschatologie réalisée de C.H. Dodd (1884-1973) s’ap-
pliquait à toute l’histoire du salut, elle s’applique, chez Bultmann, à 
chaque homme, dont l’existence accueille, dans l’événement Jésus, la 
fin de l’histoire.

Une force radicale se déploie dans cette perspective, où croire, 
c’est comprendre. Mais d’une certaine façon, l’approche de Bultmann 

12	 R. Bultmann, Geschichte und Eschatologie, Tübingen, Mohr, 1964; trad. fr. Histoire et 
eschatologie. Le présupposé de la théologie chrétienne, Paris, Cerf, 1976.

Fidei communio 2025 2.indb   143Fidei communio 2025 2.indb   143 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



144

    JEAN-ROBERT ARMOGATHE

menait à une impasse: ses disciples s’en sont affranchis en la prolon-
geant dans de nouvelles recherches historico-critiques. Ernst Käsemann 
étudie le passage du Jésus historique au kérygme reçu et transmis par 
l’Église (ce qu’on a appelé The New Quest for Jesus,13 la première étant 
celle ouverte par Reimarus au XVIIIe siècle).14 

Par le relais d’Ernst Fuchs, l’héritage le plus consistant de l’ap-
proche existentiale est ce qu’on a appelé la théologie herméneutique.15 
Pour nous en tenir à notre propos, il convient de rappeler comment 
le glissement d’une expérience existentielle personnelle au dévelop-
pement des sociétés a entraîné l’irruption du politique dans le théolo-
gique. Assez logiquement, cette eschatologie réalisée individuelle est 
revenue à actualiser la fin de l’histoire dans le devenir politique des ré-
alités terrestres. Par un long chemin, on arrive aux théologies de l’espé-
rance (J. Moltmann) et de la libération.

  4. Approche christologique

Pour Jacques de Senarclens, professeur de théologie systématique à 
l’Université de Genève, le mystère est celui de l’action cachée de Dieu, 
présent en Christ dans l’histoire des hommes. Cette théologie christo-
logique de l’histoire est centrée sur la fonction du «serviteur fidèle» 
d’Isaïe, qui traverse l’histoire des hommes: on retrouve bien sûr l’ins-
piration de Barth (Dogmatik III, 2) et surtout celle d’Oscar Cullmann.16

Paru en 1946, le livre de Cullmann constitua un événement majeur. 
En opposition à l’approche existentiale de Bultmann, Oscar Cullmann, 
cherchant l’élément central du christianisme, l’identifie dans l’Incarna-
tion: le Christ est alors le centre de l’histoire. Le Nouveau Testament est 
dans la tension (die Spannung) entre le déjà-là, le déjà accompli (schon 
erfüllt) et le pas-encore achevé (noch nicht vollendet). Ce que Cullmann 

13	 G. Bornkamm, Jesus von Nazareth, Stuttgart, W. Kohlhammer Verlag, 1959; trad. fr. Qui 
est Jésus de Nazareth?, Paris, Seuil, 1973.

14	 Le Jesus Seminar (États-Unis) a mené la troisième «Quête sur Jésus» (1985-2006).
15	 À partir du très important article de G. Ebeling, Hermeneutik, dans Religion in Geschich-

te und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, K. Galling 
(ed.), vol. 3, Tübingen, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 31959, 242-262.

16	 O. Cullmann, Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung, Zü-
rich, Evangelischer Verlag, 1946 (trad. fr. Christ et le Temps, Temps et Histoire dans le 
christianisme primitif, Neuchâtel-Paris, Delachaux et Niestlé, 1947; 3ème édition complé-
tée par un examen rétrospectif, 1966); Id., Le salut dans l’histoire. L’existence chrétienne 
selon le Nouveau Testament, Neuchâtel-Paris, Delachaux et Niestlé, 1966.

Fidei communio 2025 2.indb   144Fidei communio 2025 2.indb   144 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



145

De la nécessité d’une théologie de l’histoire    

affirme est l’antithèse d’Ernst Fuchs, disciple de Bultmann, pour qui le 
Christ est la fin de l’histoire.17 L’unicité de l’événement naissance-mort-ré-
surrection est décisif pour toute la ligne de l’histoire du salut.18

La «théologie de l’histoire du salut», élaborée par Cullmann, se dis-
tingue a) de Kierkegaard qui, avec sa théorie de la foi comme contem-
poranéité avec le Christ, fait faire un saut en arrière dans le passé; b) de 
l’eschatologie conséquente de Schweitzer pour qui Jésus et le christia-
nisme primitif vivaient dans l’attente de la parousie, projetée seulement 
vers le futur; c) de l’eschatologie réalisée de Dodd, pour qui Jésus réa-
lise par sa résurrection, et donc dans le présent salvifique, l’avènement 
du Royaume; d) de la théologie existentiale de Bultmann, qui contracte 
«l’histoire du salut» (Heilsgeschichte) dans «l’événement du salut» 
(Heilsgeschehen). Dans toutes ces positions la tension entre le «déjà» 
et le «pas encore» est perdue, qui pour Cullmann demeure l’élément 
néotestamentaire spécifique.19

L’approche christologique est indéniablement celle de Teilhard: 
elle sous-tend et nourrit ses extrapolations poétiques. L’axe de l’évolution 
est linéaire et porte jusqu’à la Parousie du Super-Christ, qui est le Christ 
de toujours, «se découvrant à nous sous une figure et des dimensions, 
avec une urgence et une surface de contact, agrandies et renouvelées», 
«la seule issue de l’Univers».20 La Noogenèse culmine en Christogenèse.

Depuis les origines de la préparation messianique jusqu’à la Parou-
sie, en passant par la manifestation historique de Jésus et les phases 
de croissance de son Église, un seul événement se développe dans le 
Monde: l’Incarnation, réalisée en chaque individu par l’Eucharistie […]. 
Pour désirer la Parousie, nous n’avons qu’à laisser battre en nous, en le 
Christianisant, le cœur même de la Terre.21

17	 E. Fuchs, Christus das Ende der Geschichte, dans Evangelische Theologie VIII/10 (1948); 
actuellement publié dans Id., Gesammelte Aufsätze, vol. 2, Tübingen, J.C.B. Mohr (Paul 
Siebeck), 1960.

18	 Voir les pages sur Cullmann dans R. Gibellini, La théologie au XXe siècle. Trajectoires et 
figures, trad. fr. par J.-P. Bagot, Paris, Éditions du Cerf, 1994, 292-297 (orig. italienne La 
teologia del XX secolo. Itinerari e protagonisti, Brescia, Queriniana, 1992). Il convient aussi 
de rappeler le livre de H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des 
Lukas, Tübingen, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1954 (rééd. 1993).

19	 Gibellini, La théologie au XXe siècle, 297.
20	 P. Teilhard de Chardin, Science et Christ, dans Œuvres Complètes, vol. 9, Paris, Seuil, 

1965-1976, 208.
21	 P. Teilhard de Chardin, Le Milieu divin, dans Œuvres complètes, vol. 4, Paris, Seuil, 

1965-1976, 152; 201.

Fidei communio 2025 2.indb   145Fidei communio 2025 2.indb   145 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



146

    JEAN-ROBERT ARMOGATHE

Une question critique se pose ici: le Nouveau Testament et les 
premiers Pères ont-ils vraiment tenu l’événement de l’Incarnation 
comme le centre du temps? L’Incarnation s’est produite «à la fin des 
temps»;22 il convient, avec Justin, de distinguer les deux parousies: la 
première, déjà advenue «à la plénitude des temps» (to plèrôma tou 
chronou, Galates 4,4)23 et la seconde, quand il reviendra dans la gloire.24 
L’événement est donc bien situé au terme d’une première temporalité 
et à l’origine d’une nouvelle temporalité: cet entre-deux, le temps de 
l’Église, a été souvent confondu avec l’historialité profane.

Pascal écrit que «l’histoire de l’Église doit proprement être appe-
lée l’histoire de la vérité»:25 cette pensée a appelé de nombreux déve-
loppements, mais il est peut-être utile d’y lire que l’histoire de l’Église 
(Geschichte) est autre chose que celle des institutions (Historie). Il est 
peut-être alors légitime de distinguer de larges périodes dans le déve-
loppement non pas linéaire, mais buissonnant, de l’ensemble social qui 
a conservé et diffusé la doctrine chrétienne. C’est toute la tradition des 
âges du monde, répétée canoniquement jusqu’à la rupture joachimite 
(XIIe siècle). L’enjeu est alors très précisément christologique: si l’âge de 
l’Église coïncide avec l’âge du Christ (le sixième âge dans la symbolique 
du septénaire), qu’advient-il de l’âge suivant? C’est l’aporie de l’ap-
proche eschatologique.

  5. Approche eschatologique

Dans un article au ton de manifeste, Jean Daniélou affirme sans nuances: 
«La notion d’histoire est étrangère au thomisme».26 Il poursuit: 

Au contraire, c’est sur elle que sont axés les grands systèmes patris-
tiques: pour Irénée, Origène, Grégoire de Nysse, le christianisme n’est 

22	 Irénée, Démonstration de la prédication apostolique, 30, dans Premiers écrits chrétiens, 
B. Pouderon – J.-M. Salamito – V. Zarini (ed.) (Bibliothèque de la Pléiade, 617), Paris, 
Gallimard, 2016, 1108.

23	 Et Éphésiens 1,10; 1,15: «les temps sont accomplis».
24	 Justin, Apologie LII, 3, dans Premiers écrits chrétiens, 367.
25	 Pascal, Pensées, fragment 776 selon la numérotation de Lafuma, fragment 641 selon 

celle de Sellier (retrouvé en 2007 dans le Recueil original ); voir D. Descotes – G. Proust, 
Un projet du Centre International Blaise Pascal: l’édition électronique des Pensées, dans 
Courrier du Centre International Blaise Pascal 30 (2008), 2-14, notamment 10-12.

26	 J. Daniélou, Les orientations présentes de la pensée religieuse, dans Études 249 (1946), 
10. Affirmation contestée par C. Journet, Introduction à la théologie, Paris, DDB, 1947, 
182.

Fidei communio 2025 2.indb   146Fidei communio 2025 2.indb   146 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



147

De la nécessité d’une théologie de l’histoire    

pas seulement une doctrine, mais aussi une histoire, celle de l’«écono-
mie» progressive par laquelle Dieu, prenant l’humanité dans son état 
primitif, l’élève peu à peu, selon des étapes marquées par les grandes 
époques bibliques, par une pédagogie pleine de miséricorde, jusqu’à 
la rendre capable de recevoir le Verbe incarné. 

En 1953, dans son Essai sur le mystère de l’histoire, le théologien 
jésuite s’affronte à deux historiens majeurs: Karl Löwith (1897-1973) et 
Herbert Butterfield (1900-1979).27 

Malgré leurs divergences, ils se trouvent tous les deux soumis à la 
même critique: ils séparent l’histoire profane de l’histoire sainte. L’his-
toire profane est l’objet de l’enquête historique, Historie en allemand, 
tandis que l’histoire sainte relève de la Geschichte. On voit comment, 
par des biais différents, l’un et l’autre rejoignent l’approche existentiale 
de Bultmann. Or pour Jean Daniélou, «l’histoire des cités et des pen-
sées a sa place dans le dessein total de Dieu».28 Mais la relation entre 
les deux histoires se situent ailleurs, dans le mystère – et Jean Danié-
lou appuiera son intuition par un approfondissement de l’eschatologie 
chrétienne. Il s’efforce du reste de se dédouaner du reproche fait par 
Löwith et de proposer une lecture théologique de l’histoire. Il a trouvé 
chez Grégoire de Nysse l’expression la plus achevée de cette croissance 
de l’histoire sainte:

Le dessein de Dieu, l’histoire totale, constitue pour lui une ἀκολουθἰα, 
une succession ordonnée, dont le terme est l’instauration de toutes 
choses dans le Christ.29 

Les années Cinquante verront se constituer cette option eschato-
logique de la théologie de l’histoire.

Pendant dix ans (1945-1955), les cahiers de Dieu Vivant30 ont lar-
gement contribué au débat: leurs pages ont réuni une pléiade d’au-
teurs chrétiens, écrivains, historiens, théologiens, philosophes qui par-
tageaient la même inquiétude devant la crise de la pensée et la même 
solution, celle d’«une espérance eschatologique, de type théologal, 

27	 H. Butterfield, Christianity and History, London, Bell, 1949 (éd. amér. New York, Charles 
Scribner’s Sons, 1950; rééd. 1964).

28	 Daniélou, Essai sur le mystère de l’histoire, 104.
29	 Daniélou, Essai sur le mystère de l’histoire, 236.
30	 É. Fouilloux, Christianisme et eschatologie. Dieu vivant 1945-1955, Paris, CLD Éditions, 

2015, 93. Voir aussi les mémoires de M. de Gandillac, Le siècle traversé. Souvenirs de 
neuf décennies, Paris, Albin Michel, 1998.

Fidei communio 2025 2.indb   147Fidei communio 2025 2.indb   147 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



148

    JEAN-ROBERT ARMOGATHE

sans commune mesure avec de faux espoirs humains». Les auteurs, fort 
divers, s’accordaient pour mettre en défaut «l’incarnationisme»:

Nous semblons aujourd’hui prisonniers d’une théologie dite de l’incar-
nation, d’après laquelle la divinité entrerait dans le monde comme le fer 
chaud dans du beurre […]. L’incarnation, telle que la conçoit l’Évangile, 
ce n’est pas l’apothéose du monde. C’est au contraire son irrémédiable 
rupture.31

[La tendance eschatologique] est essentielle à maintenir dans un monde 
trop enclin à juger même les choses religieuses sous l’angle sociolo-
gique, à oublier que ce qui donne à l’histoire son véritable sens, c’est 
non l’«Esprit» hégélien, mais la marche vers la transfiguration de la Pa-
rousie.32

Le mot «eschatologie» est du reste équivoque: il peut désigner 
la présence dans le temps de ce qui éternel que son absence comme ce 
vers quoi on tend.

Il reste que ce temps présent est cyclique, au sens où il tend à 
nous ramener d’où nous sommes issus, de replier les événements de 
l’histoire sur l’avènement ultime d’une création. 

Le mirage d’un temps purement linéaire – écrit Hans Urs von Baltha-
sar – ne pouvait surgir que lorsqu’on se mit à saisir le temps, non plus 
d’un point de vue religieux et théologique, mais d’une manière pro-
fane, selon les sciences de la nature; mais par là, on tomba aussitôt dans 
les «antinomies de la raison pure», car comment un temps du monde 
se déroulant de façon «rectiligne», pourrait-il jamais déboucher dans 
l’éternité de Dieu?33 

«Au commencement…», les premiers mots de la Bible: «Je suis 
le commencement et la fin», «Marana tha!», les derniers mots. Le signe 
visible est le déroulement liturgique qui sous-tend, de l’Avent à la Pen-
tecôte, notre vie communautaire. Et la Pâque renouvelée de chaque eu-
charistie, et très précisément celle du dimanche.

31	 L. Bouyer, Christianisme et eschatologie, dans La Vie intellectuelle XVI/10 (1948), 6-38.
32	 M. Moré, dans une lettre à Massignon, 4 juillet 1947 (citée dans un article de M.-J. Ron-

deau, Bulletin des Amis du Cardinal Daniélou 30 [2004], 16-17).
33	 H.U. von Balthasar, De l’intégration. Aspects d’une théologie de l’histoire, Paris, Des-

clée de Brouwer, 1970, 121-122 (orig. allemand Das Ganze im Fragment. Aspekte der 
Geschichtstheologie, Einsiedeln-Köln, Benziger, 1963).

Fidei communio 2025 2.indb   148Fidei communio 2025 2.indb   148 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



149

De la nécessité d’une théologie de l’histoire    

  Conclusion

La diversité des approches que ce bref panorama met en lumière peut 
paraître pour certains disqualifier toute tentative cohérente d’une 
théologie de l’histoire. D’abord, l’événement Jésus Christ, lourdement 
lesté dans la chronologie, quitte brutalement l’histoire dans la mort et 
la mise au tombeau. Le Ressuscité est entré dans une autre temporalité, 
et le don de l’Esprit entraîne ses disciples dans cette nouvelle tempora-
lité. C’est bien ainsi qu’il faut comprendre la coextension du temps de 
l’Église et de l’économie du salut.

Il ne faut pas pour autant que le «ne pas encore» offusque le 
«déjà là»: l’Esprit qui «sanctifie» les oblats eucharistiques rend déjà 
présent le monde à venir. On ne peut rien comprendre au christianisme 
si on n’accepte pas ce paradoxe. Ce n’est pas un ornement superflu du 
christianisme; et la théologie de l’histoire n’est même pas une utile clé 
de lecture pour aider à sa compréhension. Elle est inhérente à la nature 
même du christianisme: à la différence d’autres religions dont l’origine 
historique est ponctuellement reconnue, le christianisme est constitué 
sur le vecteur temps. Faire l’impasse de l’axe du temps revient à le dé-
naturer, à porter atteinte à sa nature.

L’Incarnation, à un moment de l’histoire, est interprétée comme 
la réalisation de l’attente prophétique, tandis que tout ne s’achève pas 
à l’Ascension du Ressuscité: la rude insertion de l’Église dans la tempo-
ralité la plus épaisse n’est pas le simple ressassement du kérygme. 

Joachim de Flore et Teilhard de Chardin ont vu juste tous les deux, 
même si les mots leur ont parfois manqué pour dire l’inintelligible. Ce-
pendant, comme l’a fait remarquer Hans Urs von Balthasar, le temps de 
l’Église n’est pas rectiligne.34 Si en effet, nous pouvons considérer que 
le temps de l’Ancien Testament est un temps d’annonce prophétique 
et d’espérance messianique, l’accomplissement (le plèrôme) des temps 
ne permet pas d’envisager une suite aussi rectiligne: il se demande «s’il 
s’agit encore ici d’un événement temporel et non pas plutôt d’une per-
manence (μένειν) dans une éternité latente, sous-jacente au temps qui 
va vers elle et qui en est issu».

Aussi le théologien de l’histoire le plus accompli est peut-être 
saint Bonaventure: en effet, s’il a gardé la répartition trinitaire des trois 
temps de Joachim de Flore, il n’a pas reporté l’âge de l’Esprit après celui 

34	 Voir von Balthasar, De l’intégration, 120.

Fidei communio 2025 2.indb   149Fidei communio 2025 2.indb   149 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



150

    JEAN-ROBERT ARMOGATHE

de la Nouvelle Alliance, mais se confondant avec lui. Le Christ n’est pas 
évacué au profit de l’Esprit, il est à la fois le centre et la fin.

À la venue du Fils de Dieu, il est parlé de la plénitude des temps, non 
comme si par là le temps arrivait à sa fin, mais parce que les mystères du 
temps parviennent à leur plénitude. Le Christ ne pouvait pas venir au 
commencement des temps, car sa venue eût été prématurée. Mais pas 
davantage il ne pouvait la différer jusqu’à sa fin dernière, parce que cela 
eût été trop tard. Il convenait au contraire que le Sauveur apporte le 
temps de la guérison au milieu, entre le temps de la maladie et le temps 
du jugement Il convenait que le Médiateur précède un grand nombre 
de ses membres et en suive maints autres.35

Cette indispensable théologie de l’histoire, qui est la condition 
nécessaire d’une authentique théologie chrétienne, reste paradoxale: 
elle se déplace sur l’axe du temps comme le point de tangence de 
l’éternité divine et des événements du monde, à l’image de la cycloïde. 
Et les événements (καιροί) sont localisés à chaque point de tangence.

De même que Dieu s’est incarné dans une personne, l’histoire 
du macrocosme est aussi celle du microcosme: l’existence de chaque 
personne, de la conception à la mort physique, reproduit dans cette 
courte durée, le souffle d’une ombre, le déroulement de la Création à 
la Parousie.

Tel le levain dans la pâte, le kérygme imprègne l’histoire du 
monde pour lui donner un sens – à la fois de signification et d’orienta-
tion. Mais il ne s’y dissout pas pour autant: tendue entre la foi et l’espé-
rance, la figure du monde est entraînée dans une évolution dont seule 
la théologie peut connaître la fin. 

35	 Bonaventure, Breviloquium, 4,4, cité par J. Ratzinger, La théologie de l’histoire de saint 
Bonaventure, Y. Congar – C. Dumont (ed.), Paris, Presses Universitaires de France, 
1988 (orig. allemand Die Geschichtstheologie des heiligen Bonaventura, Munich-Zurich, 
Schnell & Steiner, 1959).

Fidei communio 2025 2.indb   150Fidei communio 2025 2.indb   150 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



151FIDEI COMMUNIO      2025 / Anno I / Numero 2    DOI: 10.12875/FC252006

ROBERTO REGOLI
Professore ordinario di Storia della Chiesa presso la Pontificia Università Gregoriana.
regoli@unigre.it 

L’INUTILITÀ  
DELLA STORIA DELLA CHIESA.  
OVVERO LA SUA NECESSITÀ

 Roberto Regoli

FIDEI COMMUNIO 2025

Anno I / Numero 2 
pp. 151-174

ABSTRACT    The article relates the history of the Church to general history and, at the 
same time, places it in the perspective of interactions with theology. The aim is to initiate 
a prospective reflection on the discipline of Church history, as a relevant area of human 
thought, with a view to reforming thinking.

KEYWORDS    History – Church History – Theology – Historiography – Reforming think-
ing

Fidei communio 2025 2.indb   151Fidei communio 2025 2.indb   151 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Mi preme ringraziare per il confronto avuto in merito al presente saggio Andrea Verardi, 
Susanna De Stradis, Matteo Sanfilippo e Paweł Zając.

Fidei communio 2025 2.indb   152Fidei communio 2025 2.indb   152 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



153

Nell’ultimo decennio in Occidente si è stati testimoni di un dibattito cul-
turale che ha coinvolto fortemente la storia in ordine al rapporto tra la 
coscienza civile di oggi e il passato del genere umano. Soprattutto negli 
USA, a partire dall’estate 2017, si è scatenato un dibattito pubblico sul 
ricordo della storia della guerra civile americana (1861-1865), e a ritro-
so su altri temi caldi della coscienza americana del XXI secolo, da Cristo-
foro Colombo con la sua “scoperta” delle Americhe (in realtà oggetto 
di attenzione internazionale fin dai 500 anni di quell’anniversario cele-
brato nel 1992, con significative punte di critica all’interno della cultura 
indigenista in America Latina), fino al rapporto tra europei e indiani, tra 
europei e coloni e africani, fino alla tematica più vasta della schiavitù. Si è 
avviato un dibattito che ha portato alla ribalta la cosiddetta cancel cultu-
re, comportando fra le altre cose la distruzione o la rimozione di statue 
o simboli dagli spazi pubblici degli USA. Con la locuzione cancel culture 
si intende quell’atteggiamento di colpevolizzazione nei confronti di chi 
avrebbe detto o fatto qualcosa di offensivo o politicamente scorretto e 
che pertanto è passibile di biasimo, ostracizzazione e in ultimo di obnu-
bilazione. In fondo si tratta di un boicottaggio culturale su ciò che non 
è ritenuto presentabile nello spazio pubblico e riguarda la legittimità 
delle diverse memorie civili e la possibilità della loro espressione nel di-
battito pubblico, entrando così in gioco anche il free speech, la libertà di 
espressione.1 Questo fenomeno culturale e politico ha riguardato anche 
la storia: c’è anche chi ha parlato di guerra al passato.2

1	 Cf. J. Pujol, The Collapse of Freedom of Expression. Reconstructing the Ancient Roots of 
Modern Liberty, Notre Dame (IN), University of Notre Dame Press, 2023.

2	 Cf. F. Furedi, La guerra contro il passato. Cancel culture e memoria storica, Roma, Fazi, 
2025; ed. orig. The War Against the Past. Why the West Must Fight for Its History, Cam-
bridge, Polity, 2024.

Fidei communio 2025 2.indb   153Fidei communio 2025 2.indb   153 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



154

    ROBERTO REGOLI

C’è da dire che l’insegnamento della storia negli USA negli ulti-
mi anni è stato segnato non tanto dalla cancel culture, che ha investito 
principalmente la letteratura e le arti, quanto dalla polemica sulla cri-
tical race theory, ovvero sulla opportunità di proporre dalla cattedra 
una prospettiva storica che enfatizza come le diseguaglianze razziali ab-
biano caratterizzato strutturalmente lo sviluppo degli Stati Uniti (con 
l’esplicito proposito normativo di contrastarne gli strascichi odierni), in 
qualche caso fino a farne la cifra essenziale della storia del Paese, come 
nel caso del «Project 1619».3 In ultimo si è entrati in uno scontro tra 
liberal e conservative. Da ambo le parti, la polemica corrente è più fun-
zionalista (quale visione della storia può generare la maggiore armonia 
sociale) che epistemologica.

Questo orizzonte della comprensione dell’umano in realtà non 
è del tutto nuovo. Già in passato la storia è stata impiegata in maniera 
funzionale alla costruzione di una identità politica o statuale. Si pensi 
in maniera specifica a quello che accadde nella seconda parte del XIX 
secolo quando la storia venne impiegata per costruire identità non sto-
riche nel mondo dello slavismo a svantaggio del mondo germanico o di 
quello magiaro. Anche l’arte venne piegata all’operazione. 

Questo fenomeno non ha riguardato solo la storia civile, ma an-
che quella religiosa. Si pensi alla terza decade del XXI secolo, quando, 
ad esempio, in Canada la Chiesa cattolica è stata accusata di connivenza 
con il sistema educativo “bianco” (si scusi l’adeguamento al linguaggio 
banalizzante del dibattito) a detrimento dell’identità dei popoli indige-
ni, fino ad accusare specifiche istituzioni scolastiche cattoliche di com-
portamenti non corretti. Fino ad ora in Canada non hanno smesso di 
discutere sulle sepolture di bambini nativi nei terreni delle scuole cat-
toliche. Il punto non è l’eventuale esistenza di tombe di bambini uccisi 
(come si è scritto in Italia), ma che alcuni bambini morti di cause natu-
rali siano stati sepolti senza il nome sulla tomba, né una registrazione 
archivistica. Cosa in effetti del tutto possibile perché quelle scuole vi-
vevano in continua emergenza sotto gli attacchi protestanti (che non 
erano tanto anticattolici, quanto antifrancofoni e quindi in opposizione 
ai missionari oblati che venivano dal Québec e si occupavano di quelle 

3	 Cf. S. Sawchuk, What Is Critical Race Theory, and Why Is It Under Attack?, in Education-
Week, 18 maggio 2021: https://www.edweek.org/leadership/what-is-critical-race-theo-
ry-and-why-is-it-under-attack/2021/05; O.B. Waxman, ‘Critical Race Theory Is Simply the 
Latest Bogeyman.’ Inside the Fight Over What Kids Learn About America’s History, in Time, 
24 giugno 2021: https://time.com/6075193/critical-race-theory-debate/; K. Bridges, 
Critical Race Theory: A Primer, Saint Paul (MN), West Academic, 2019.

Fidei communio 2025 2.indb   154Fidei communio 2025 2.indb   154 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



155

L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità    

scuole).  Molto è stato scritto di recente sulla storia delle scuole per i 
popoli indigeni in Canada.

Anche la rivista dei gesuiti, La Civiltà Cattolica, comprende il rilan-
cio della storia della Chiesa da parte di papa Francesco nel 2024, come 
una risposta ai regimi di odio che si individuano nei fenomeni come il 
wokismo o la cancel culture.4

Il tutto è avvenuto all’interno di una visione culturale e storica 
che può essere descritta con il termine di presentismo, che non è facile 
definire in maniera compiuta, a causa delle diverse considerazioni del 
fenomeno. Volendo semplificare, comunque, per presentismo si indi-
ca quella tendenza filosofica e di costume per cui il presente appare 
quale unica dimensione della realtà, cadendo in un «consumo nevrotico 
dell’oggi»,5 a detrimento del passato e del futuro. Seguendo il presen-
tismo si cadrebbe in una contrazione asfissiante del tempo storico, ma 
anche di quello psicologico, essendo ogni evento schiacciato sul pre-
sente. La simultaneità sarebbe la vera dimensione temporale e storica. 
Si tratterebbe di una prospettiva a breve termine, che porterebbe – 
secondo François Hartog – alla «sensazione che esista solo il presente, 
un presente caratterizzato al tempo stesso dalla tirannia dell’istante e 
dal ritmo frenetico di un presente senza fine».6 Detto in altre parole il 
presentismo, grazie al regime di storicità (strumento metodologico), è 
«un modo per collegare passato, presente e futuro», «per mescolare le 
tre categorie».7 Hartog a proposito del presentismo sostiene che la sua 
idea di presentismo 

non implica automaticamente che io condanni o sia ostile al presente. 
La mia posizione non è né nostalgica (in relazione a un altro regime mi-
gliore) né accusatoria, ma rifiuta anche qualsiasi accettazione acritica 
dell’ordine temporale presente così com’è. Evocare un presente onni-
presente non ci esime in alcun modo dall’esplorare vie d’uscita, ma al 
contrario: in un mondo in cui il presentismo regna sovrano, il posto dello 

4	 Cf. N. da Silva Gonçalves, Rinnovare lo studio della storia della Chiesa, in La Civiltà 
Cattolica 1 (2025), 129-135, qui 131, nota 4. Cf. anche N. Faria, Il wokismo, un brusco 
risveglio, in La Civiltà Cattolica 3 (2024), 62-75.

5	 Lemma Presentismo, in Vocabolario, Istituto della Enciclopedia Italiana: https://www.trec-
cani.it/vocabolario/presentismo1_res-614d79bd-89ea-11e8-a7cb-00271042e8d9_
(Neologismi)/.

6	 F. Hartog, Presentism. Stopgap or New State?, in Id., Regime of Historicity. Presentism and 
Experiences of time, New York, Columbia University Press, 22015, XV; ed. orig. Présen-
tisme simple ou par défaut?, Paris, Seuil, 2003.

7	 Hartog, Presentism. Stopgap or New State?, XV.

Fidei communio 2025 2.indb   155Fidei communio 2025 2.indb   155 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



156

    ROBERTO REGOLI

storico è più che mai tra coloro che «vegliano vigilmente sul presente 
[les guetteurs du présent]», per usare le parole di Charles Péguy.8

Si tratterebbe anche di una nuova esperienza del tempo, di un 
presente presentista.

Mentre negli ultimi due secoli in Occidente ha dominato un “re-
gime di storicità” orientato al futuro (futurismo), obbligando il resto 
del mondo a correre in quella direzione, negli ultimi decenni il futuro 
come mezzo per interpretare l’esperienza storica si è chiaramente riti-
rato (segno del regresso del mondo occidentale?) e ha lasciato spazio a 
un’attenzione rivolta al presente. Dopo il 1989, sia il passato, sia il futuro 
sembrano crollati come punti di riferimento, con la conseguenza che 
la storia accademica si ferma al presente.9 Ma così anche la percezione 
pubblica. Si è parlato di futuro e futurismo e non di progresso, in quan-
to quest’ultima tendenza della storia appare ormai superata.10

Non ci si occupa più del passato in quanto tale, ma solo del pas-
sato così come viene ricordato, di alcuni aspetti del passato secondo la 
rilevanza della memoria.11

In questo modo la stessa storia si ridurrebbe ad una storia del 
tempo presente e lo studio del passato sarebbe ridotto solo ad un di-
battito che riguarderebbe il presente. La storia nei dibattiti culturali sa-
rebbe funzionale a suffragare o meno l’idea dibattuta, riducendosi ad 
una esistenza funzionale ad altro e così divenendo serva del dibattito 
politico e culturale. La storia è presente nei grandi dibattiti, non con la 
dignità della disciplina scientifica, ma come invitato funzionale ad altro. 
Una funzione servente. Le critiche al presentismo da parte di storici pro-
fessionisti di alto profilo pubblico sono sempre più rare da quando la 
questione è diventata prerogativa di politici di area conservatrice.12 Ma 

8	 Hartog, Presentism. Stopgap or New State?, XVII.
9	 Cf. C. Lorenz, Unstuck in Time. Or: The Sudden Presence of the Past, in K. Tilmans – F. 

van Vree – J. Winter (ed.), Performing the Past: Memory, History, and Identity in Modern 
Europe, Amsterdam, Amsterdam University Press, 2010, 67-105, qui 93.

10	 Cf. F. Benigno, La storia al tempo dell’oggi, Bologna, Il Mulino, 2024.
11	 Cf. J. Assmann, La memoria culturale. Scrittura, ricordo e identità politica nelle grandi civil-

tà antiche, Torino, Einaudi, 1997; Id., Moses the Egyptian: The Memory of Egypt in West-
ern Monotheism, Cambridge (MA), Harvard University Press, 1997, 9; M. Tamm (ed.), 
Afterlife of Events: Perspectives on Mnemohistory, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2015.

12	 Per una (timida) critica risalente al 2002 dell’allora presidente dell’American Historical 
Association, cf. L. Hunt, Against Presentism, 1° maggio 2002: https://www.historians.org/
perspectives-article/against-presentism-may-2002/. Un saggio più recente dello storico 
Wilfred M. McClay (ultimamente coinvolto anche nel progetto di risposta trumpiana al 
«Project 1619», la «1776 Committee»), ripreso dal periodico dell’American Enterprise 

Fidei communio 2025 2.indb   156Fidei communio 2025 2.indb   156 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



157

L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità    

non bisogna liquidare la questione con una certa rapidità che potreb-
be anche apparire superficiale, in quanto la questione è propriamente 
filosofica:

Se riconosciamo con Agostino che esistono tre tempi, ma che essi sono 
passato presente, presente presente e futuro presente, potremmo es-
sere in grado di attingere più facilmente alle intuizioni dei filosofi che 
hanno difeso la loro concezione del presentismo, così come a quelle 
degli psicologi che ne hanno diagnosticato gli effetti nella formazione 
dei nostri interessi, delle nostre motivazioni e dei nostri giudizi.13 

In ultimo, la questione riguarda anche la concezione del ruolo del-
lo storico e della sua parola all’interno della società civile o meglio anco-
ra della cultura pubblica più ampia. La storia, secondo Hayden White, 
da diverso tempo è una disciplina conservatrice,14 che può portare e ha 
portato ad un diffuso astoricismo nella società e nelle altre discipline. Ed 
è tale e rimane tale anche nel suo perdurare maggiormente su posizioni 
politiche progressiste: in un certo senso ci si trova in un conservatorismo 
del progressismo. E ciò comporta una difficoltà a dare un contributo 
reale al dibattito pubblico, nonostante il fatto che la storia potrebbe 
fornire le informazioni e l’immaginazione per plasmare le scelte, nel 
presente, tra molteplici potenziali percorsi verso il futuro, come ha fat-
to notare David Armitage. Il presentismo porta una istanza significativa 
relativa ad un recupero della disciplina storica nella coscienza pubblica 
nel tempo presente. 

Quanto detto riguarda anche la storia della Chiesa, che rispetto 
alla disciplina storica più generale, soffre maggiormente del conserva-
torismo nell’accezione appena data (e non in quella filosofico-politica) 
e di una incapacità di avere non solo un ruolo, ma anche una voce nel 
dibattito pubblico. Non soltanto nella società civile, ma anche in quella 
ecclesiale, che soffre notevolmente di astoricismo, nonostante o fors’an-
che in ragione del fatto che tutto si tiene sulla memoria liturgica.

Institute: W.M. McClay, History in the Age of Fracture, in American Enterprise Institute, 
giugno 2015: https://www.aei.org/wp-content/uploads/2015/06/History-in-the-age-of-
fracture.pdf. Inoltre cf. D. Armitage, In Defense of Presentism, in D.M. McMahon (ed.), 
History and Human Flourishing, Oxford, Oxford University Press, 2023.

13	 Armitage, In Defense of Presentism, 78. Le traduzioni dei testi in italiano sono a cura 
dello scrivente.

14	 Cf. Armitage, In Defense of Presentism, 79, che fa proprie le idee espresse in H.V. White, 
The Burden of History, in History and Theory, vol. 5/2, Hoboken (NJ), Wiley, 1966, 111-134.

Fidei communio 2025 2.indb   157Fidei communio 2025 2.indb   157 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



158

    ROBERTO REGOLI

Inoltre, in un’altra tendenza, la storia appare ridotta alla socio-
logia e la conoscenza della complessità del passato ad una chimera. In 
ultimo la storia intesa come intelligenza del tempo si ridurrebbe ad una 
inutilità. E lo storico a uno che sa tutto, ma che non serve a niente.15

La storia della Chiesa vive le stesse sorti della storia generale, con 
in più i condizionamenti che provengono dal suo peculiare rapporto 
con la comunità ecclesiale e particolarmente con la teologia. Così che 
la storia diviene funzionale agli accordi politici della Santa Sede con al-
cuni Stati (si pensi all’accordo segreto con la Cina sottoscritto nel 2018, 
che nel discorso pubblico ha scomodato il concordato del 1801 tra Pio 
VII e Napoleone Bonaparte, che aveva ben altro orizzonte teologico) o 
viene invocata per trasformazioni sacramentali della stessa istituzione (si 
pensi al dibattito sul diaconato femminile nel secondo e terzo decen-
nio del XXI secolo, che è andato a stressare la storia antica della Chiesa 
cercando livelli sacramentali che non erano del periodo). La storia della 
Chiesa viene schiacciata al presente ecclesiale, ma all’interno di un reale 
e diffuso astoricismo.

Nel mettere in rapporto la storia della Chiesa con la storia gene-
rale e nella prospettiva delle interazioni della storia della Chiesa con la 
teologia, si vuole avviare una riflessione prospettica sulla disciplina della 
storia della Chiesa, quale luogo rilevante del pensare umano, nell’ottica 
della riforma del pensiero, secondo la prospettiva di questo numero 
di Fidei communio. Per evidenti necessità di spazio, si privilegeranno 
esemplificazioni legate alla storia contemporanea, partendo dalla storia 
generale per poi giungere a quella della Chiesa.

  1. �Storia generale, storia della Chiesa e delle Chiese, 
storia religiosa

L’Ottocento è il secolo della storia, a causa della rilevanza che la disci-
plina acquisisce in funzione della determinazione delle caratteristiche 
essenziali e centrali di una identità nazionale (confini geografici e cultu-
rali, identificazione dei nemici, riconoscimento della missione e del com-
pito storico di uno Stato nazionale), e così anche la storia ecclesiastica 
beneficia di attenzione e credito. Non a caso proprio a partire da quel 

15	 Cf. M. Chappin, Ringraziamenti. «Uno che sa tutto e non serve a niente», in Il ministero del-
lo storico. Omaggio a P. Marcel Chappin SJ, in occasione della presentazione del volume 
«Suavis laborum memoria. Chiesa, Papato e Curia romana, tra storia e teologia», Roma, 
G&B Press, 2013, 34.

Fidei communio 2025 2.indb   158Fidei communio 2025 2.indb   158 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



159

L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità    

periodo vengono avviate diverse imprese editoriali di pubblicazione di 
fonti, specialmente di quelle conservate presso gli archivi papali,16 che 
dicono di storia locale, ma soprattutto di visioni universaliste che nutro-
no progetti di espansione del cattolicesimo e dello stesso papato.

La storia, dopo i fasti del lungo Ottocento, subisce un momento 
di marginalizzazione.

Nel cosiddetto periodo del positivismo vi è l’imponente aumento 
di peso specifico che assumono le ricerche scientifiche, e il parallelo gra-
duale declino dell’importanza generalmente riconosciuta alle ricerche 
filosofiche, umanistiche e in ultimo anche storiche. In questo contesto, a 
livello di conoscenza, si rivendica il primato della scienza: si conosce solo 
quello che fanno conoscere le scienze e l’unico metodo di conoscenza è 
quello delle scienze naturali. Tale metodo non viene solo applicato per 
lo studio della natura, ma anche per lo studio della società (sociologia). E 
così nella disciplina storica lungo tutto il Novecento subentrano sempre 
più influenze provenienti dalla sociologia.

Le nuove acquisizioni scientifiche cambiano una mentalità e ne 
costituiscono un’altra. L’apparizione delle geometrie non-euclidee 
assesta un colpo decisivo alla fiducia ingenua nell’intuizione con la sua 
pretesa di fondare assiomi e postulati e quindi di giustificare l’intero 
edificio della geometria. Il discorso sulla verità della e nella storia co-
mincia ad entrare in crisi. E proprio quando comincia questa crisi, la sto-
ria della Chiesa parla proprio di verità, ponendosi in un’altra direzione 
rispetto al contesto. Si pensi a ciò che dichiarò Leone XIII in occasione 
dell’apertura agli studiosi dell’Archivio Segreto Vaticano nel 1883, ri-
prendendo un motto inserito da Cicerone nel De oratore: «La prima 
legge della Storia è non dire nulla di falso, secondariamente non tacere 
ciò che è vero».17 Ovviamente il papa rimandava a quella verità che non 
era detta sul papato, in una chiave più apologetica che di applicazione 
del metodo storico-critico.18 In ogni caso, il clima culturale di un’epoca 
stava cambiando e non sempre gli storici della Chiesa ne erano allineati.

Durante il XX secolo si è stati anche partecipi di una vera e propria 
rivoluzione storiografica, che è sorta negli anni ’30 ad opera della scuola 

16	 Ad esempio, si può consultare S. Pagano, Iniziative di studio ed edizioni delle fonti dell’Ar-
chivio Segreto Vaticano dei secoli XIX e XX riguardanti i Paesi nordici, in Archivum Historiae 
Pontificiae 50 (2012), 41-56.

17	 Leone XIII, lettera Saepenumero considerantes (18 agosto 1883), diretta ai cardinali Anto-
nio De Luca, Jean-Baptiste Pitra e Joseph Hergenröther: https://www.vatican.va/content/
leo-xiii/it/letters/documents/hf_l-xiii_let_18830818_saepenumero-considerantes.html.

18	 Cf. D. Menozzi, Lezioni di Storia della Chiesa, Brescia, Morcelliana, 2024, 43-44.

Fidei communio 2025 2.indb   159Fidei communio 2025 2.indb   159 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



160

    ROBERTO REGOLI

francese degli Annales, la quale, se ha dilatato enormemente l’ambito 
dell’indagine storica, sia in termini spazio-temporali che disciplinari, ha 
pure ridato vigore e statuto scientifico alla contemporaneistica, renden-
dola sempre più indagine in fieri e, nello stesso tempo, configurandola 
come continuo revisionismo.

Lo storico italiano Renzo De Felice così scriveva: «Per sua natura 
lo storico non può che essere revisionista, dato che il suo lavoro prende 
le mosse da ciò che è stato acquisito dai suoi predecessori e tende ad 
approfondire, correggere, chiarire, la loro ricostruzione dei fatti».19

La storiografia del Novecento si è strettamente intrecciata a un 
impiego spesso politico-ideologico del termine “revisionismo”, che è 
stato utilizzato in un’accezione spregiativa come deterrente per impe-
dire il progresso della conoscenza storica e per fissare, invece, alcune 
interpretazioni canoniche fatte valere quasi in maniera assoluta. È ciò 
che è accaduto per molto tempo in relazione alle ricerche sul fascismo 
di De Felice o, successivamente, alle interpretazioni di Ernst Nolte sul 
carattere reattivo del fascismo nei confronti del comunismo o, ancora, 
ai vari tentativi di superare le interpretazioni “riduttive” che limitavano 
allo stalinismo i caratteri propri del fenomeno totalitario, per estenderli 
invece a tutta la realtà sovietica, senza dimenticare l’indebita, artificiosa 
e del tutto improponibile assimilazione che è stata fatta tra il “negazio-
nismo” ed il “revisionismo”.20

Queste nuove tendenze raggiungono gradualmente anche la 
storia della Chiesa, che segue non senza fatica, preferendo attardarsi 
sull’erudizione (sono gli anni in cui si producono ottime edizioni di fon-
ti). Non a caso dal 1900 all’inizio degli anni ’30, il cattolicesimo si trova 
sulla difensiva. Contro le sfide e gli assalti esterni, come in ragione dei 
problemi interni, la storia religiosa si caratterizza a volte per un tono po-
lemico, a volte per un ripiegamento sulle realtà locali.21 È anche il tempo 
della crisi modernista all’interno della Chiesa con conseguenze non se-
condarie sulla concezione della storia religiosa. 

19	 R. De Felice, Rosso e nero, Milano, Baldini & Castoldi, 1995, 45-46.
20	 Cf. F. Furet – E. Nolte, XX secolo. Per leggere il Novecento fuori dai luoghi comuni, Roma, 

Liberal libri, 1997; E. Nolte, Revisioni storiche e revisionismo storiografico, in Nuova Storia 
Contemporanea I/1 (1997), 49-60; A. Besançon, Novecento il secolo del male. Nazismo, 
comunismo, Shoah, Roma, Ideazione, 2000, 152; orig. fr. Le malheur du siècle. Sur le com-
munsime, le nazisme et l’unicité de la Shoah, Paris, Fayard, 1998.

21	 Cf. M. Venard, L’histoire religieuse dans l’histoire de la France au XXe siècle. Les curiosités 
et les attentes d’un public, in Revue d’Histoire de l’Église de France 86 (2000), 327-339.

Fidei communio 2025 2.indb   160Fidei communio 2025 2.indb   160 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



161

L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità    

Il sintagma “storia religiosa” può essere diversamente inteso e 
pure frainteso. Qui viene assunto in una accezione larga per indicare 
quella storia che non è storia civile, non in un senso di contrapposizione, 
ma di semplice diversità tra le due. Non si impiega il sintagma secondo il 
dibattito storiografico italiano del secondo Novecento, quando la storia 
religiosa, intesa – anche in una dimensione intra cristiana/cattolica – come 
l’indagine sul sentire religioso, sui culti, sulla partecipazione del laicato 
e sui movimenti “eterodossi”, si contrapponeva alla storia istituzionale 
(questa intesa, sempre nello stesso contesto, come storia della Chiesa 
e/o storia del papato, che era stato essenzialmente il modo tradizionale 
con cui la storia “religiosa” era stata trattata sino agli anni ’60 del Nove-
cento). Si intende la storia religiosa come una disciplina che include le 
diverse tendenze e i diversi approcci storiografici che hanno per oggetto 
storico gli aspetti fenomenici della comunità cristiana e dei suoi singo-
li membri. Si è consapevoli che la storia religiosa è stato uno dei modi 
in cui, nel contesto laico, si è condotto il superamento della definizione 
di storia della Chiesa nell’insegnamento universitario, ma qui l’uso del 
sintagma è neutrale, non polemico, riassuntivo delle diverse tendenze 
storiografiche. Da un lato, per le origini cristiane, si è optato per la storia 
del cristianesimo. Dall’altro, nelle singole specializzazioni cronologiche, 
coloro che si erano formati o avevano lavorato su temi di storia della 
Chiesa sono passati ad essere storici della dimensione religiosa, avviando 
una dialettica interna, anche questa spesso fortemente ideologizzata, tra 
storici delle istituzioni – papato, episcopato, Chiesa – e storici del religio-
so – agiografia, pratiche religiose, movimenti ereticali… 

Per farsi accettare, la storia religiosa deve dar prova della sua scien-
tificità, rispondere alla sfida della critica storica e dell’esigenza razionale, 
che si beffa delle tendenze apologetiche e della credulità agiografica dif-
fusa nella storia della Chiesa generale e locale. Lo studio di quest’ultima 
è incoraggiato tra il giovane clero interessato alla formazione culturale. 
Se la storia religiosa deve essere irreprensibile sul piano scientifico, è per 
poter servire utilmente la causa della Chiesa e della religione: si ha una 
storia militante. Nei lavori di storia religiosa, la condanna del moderni-
smo con l’enciclica Pascendi (1907) è venuta bruscamente ad imporre 
silenzio e prudenza. Lo storico cattolico non osa portare uno sguardo 
critico sui dogmi, le credenze e i riti: è un’autocensura (è da ricordare che 
mons. Louis Duchesne è scampato di poco a una condanna).22 Lo storico, 

22	 Cf. Actes du colloque organisé par l’École Française de Rome, Monseigneur 
Duchesne et son temps (Palais Farnèse, 23-25 mai 1973), Roma, École française de 

Fidei communio 2025 2.indb   161Fidei communio 2025 2.indb   161 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



162

    ROBERTO REGOLI

spinto fuori da ogni inchiesta sul contenuto della fede, si rivolge allora 
ai fenomeni religiosi: studio della letteratura religiosa, come testimone 
non delle dottrine, ma del sentimento religioso; da qui viene rilanciata la 
storia della spiritualità. Allo stesso tempo viene aperta la strada alla storia 
religiosa fondata sulle fonti iconografiche.

La storia religiosa è divenuta parte della storia generale.
Dal 1930 alla metà degli anni ’60 si assiste anche per la storia della 

Chiesa ad un periodo marcato da uno spirito di riconquista che trascina 
la curiosità storiografica verso una migliore conoscenza delle realtà uma-
ne e del mondo esterno, privilegiando l’approccio delle scienze sociali.

La condanna dell’Action française nel 1926 permette l’afferma-
zione di una storiografia liberale. È il tempo dell’avvio e dell’espan-
sione dell’Azione cattolica specializzata: si è dentro un movimento di 
riconquista cristiana e di missioni interne. In questo contesto, prende 
importanza la storia della vita religiosa (delle campagne): i verbali delle 
visite pastorali divengono dei materiali privilegiati. La storia religiosa si 
interessa prioritariamente alle «masse», quelle che d’altra parte i mili-
tanti dell’Azione cattolica sognano di ricondurre a Cristo. Si studiano le 
masse in maniera statistica e seriale. Ci si interroga sulle cause delle ine-
guaglianze della pratica religiosa (che viene definita, ricondotta, e for-
se limitata, alla partecipazione alla messa domenicale e alla comunione 
pasquale). È solo negli anni ’60 che appaiono le prime sintesi regionali. 
In questo periodo il concetto di “scristianizzazione”, così presente tra i 
cattolici degli anni 1930-1940, diviene oggetto di un vivo dibattito.

Alla metà del XX secolo, il pubblico cattolico è stato fortemen-
te marcato dalla scoperta della Bibbia (Pio XII, enciclica Divino afflante 
Spiritu del 1943). Parallelamente, l’attenzione si porta anche sulle ori-
gini cristiane, nella loro dimensione teologica, pastorale e liturgica. Da 
ricordare la collana di fonti «Sources chrétiennes» e per la storia antica 
i nomi di studiosi come Henri Marrou e Jean Daniélou.

In sintesi, da una parte si arriva a una storia religiosa spassionata 
e serena, ma dall’altra si osserva, all’inizio degli anni ’60, una mancanza 
della storia religiosa a livello universitario.

Se nel secondo Novecento entra in crisi il modello della cono-
scenza tramite un unico punto di vista e una visione d’insieme unitaria, 
in quanto prevale una comprensione per “frammentazione”, vale a dire 
una lettura che assume la diversità delle situazioni e delle esperienze 

Rome, 1975; F. Mores, Louis Duchesne: alle origini del Modernismo, Brescia, Morcel-
liana, 2015.

Fidei communio 2025 2.indb   162Fidei communio 2025 2.indb   162 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



163

L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità    

come sua caratteristica essenziale,23 questo fatto si risente anche nella 
comprensione della storia. E anche della storia della Chiesa, che dalla 
fine degli anni ’60 alla conclusione del XX secolo, entra nel periodo de-
gli interrogativi, che vede le istituzioni religiose «molto meno sicure di 
loro stesse»,24 di modo che il campo storiografico si trova abbastanza 
avvolto dalla nebbia.

D’altra parte c’erano stati i conflitti sull’applicazione del concilio 
Vaticano II, il maggio 1968, la perdita della fiducia generale nell’avve-
nire (anni ’70): è il tempo delle domande, che si ripercuotono sulla sto-
riografia religiosa.

Nel momento in cui la pratica religiosa diminuisce e crolla il nume-
ro delle vocazioni sacerdotali, gli storici si interessano a dei nuovi indici 
di vitalità religiosa nei secoli passati: l’attitudine davanti alla morte, le 
clausole pie dei testamenti, i comportamenti sessuali, le attitudini dinan-
zi alla vita, ecc. La messa in questione dello statuto del prete riporta 
sulla scena lo studio sociologico dello stesso prete e delle congregazio-
ni religiose. In un periodo di disaffezione per l’istituzione, si sviluppa 
l’interesse per l’escluso, il condannato, il povero. Si glissa la storia della 
Chiesa come realtà strutturata, per affrontare la storia della mentalità 
religiosa. Da qui viene ad imporsi il tema della religione popolare.

In un tempo che comincia a prendere coscienza del suo plurali-
smo religioso, la storia ecumenica delle Chiese tende ormai ad andare 
di per sé, tanto che si affermano nuovi modi di presentare la disciplina, 
che viene chiamata anche storia delle Chiese, per poi diventare storia 
del cristianesimo.25 E nel XXI secolo emerge un nuovo orientamento 
che tende ad allargare l’orizzonte, con il rischio però di perdere di vi-
sta l’originalità dello specifico, portando la riflessione verso la storia 
delle religioni. Inoltre, si parla sempre più, propriamente nell’ambiente 
anglosassone, di religious studies, al cui interno compaiono non solo le 
scienze storiche, ma anche la teologia, le scienze religiose, la sociologia 
e tant’altro. Se l’oggetto di studio si allarga, anche il metodo è sot-
toposto a cambiamenti. Infatti, chi rifiuta la dicotomia tra oggettività 
e soggettività, suggerisce che un accademico (come un politico o un 

23	 Cf. R. Vinen, A History in Fragments: Europe in the Twentieth Century, London, Little 
Brown and Company, 2000.

24	 Venard, L’histoire religieuse dans l’histoire de la France au XXe siècle, 328.
25	 Si pensi al manuale di Storia del Cristianesimo. Religione-Politica-Cultura, voll. 1-14, 

Roma, Borla-Città Nuova, 1997-2005. Un’ottica tutta statunitense: L.F. Maffly-Kipp, The 
Burdens of Church History, in Church History LXXXII/2 (2013), 353-367.

Fidei communio 2025 2.indb   163Fidei communio 2025 2.indb   163 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



164

    ROBERTO REGOLI

militare) è sempre alla ricerca di prospettive multiple su sé stesso e sul 
suo mondo.26

A questo punto appare inevitabile porsi la domanda sul rapporto 
tra la storia della Chiesa e la teologia. Alcuni prodotti editoriali27 sem-
brano risentire di una separazione epistemologica tra storia e teologia, 
nonostante il concilio Vaticano II.28

A livello di storia generale, c’è anche chi abbandona la prospet-
tiva “continuistica” nella lettura del Novecento rivelatasi insufficiente a 
spiegare gli elementi di discontinuità esistenti tra XIX e XX secolo e ne 
adotta una «a macchie e a balzi». In questa visione la continuità non è 
l’aspetto più notevole della storia. Come per Bertrand Russell l’univer-
so è tutto macchie e balzi, così è la storia: «Ciò che dovremmo porre 
in rilievo, perché più significative, sono le differenze piuttosto che le 
somiglianze, gli elementi di discontinuità piuttosto che gli elementi di 
continuità».29

Sicuramente in questa visione “frammentata” e “spezzettata” del 
Novecento trova un posto significativo l’anno 1968, che assume le ca-
ratteristiche della “rottura” con il passato: una parola-chiave potrebbe 
essere “discontinuità”. E l’elemento della discontinuità appare anche 
nella storia religiosa, ma in una maniera piuttosto ingenua, cioè alla ricer-
ca con la continuità della storia delle origini si vuole recidere il legame 
con la storia più immediata: per andare al passato remoto si compie una 
cesura con il passato prossimo. È il caso eclatante della storia della vita 
religiosa.30

A seguito del concilio Vaticano II, che chiedeva il rinnovamento 
della vita religiosa tramite il ritorno alle fonti e il recupero dello spirito 
delle origini,31 i diversi istituti religiosi si pongono la domanda relativa 
alla loro aderenza al concilio e alla fedeltà al loro carisma. Le relative 

26	 Cf. R.A. Orsi, Between Heaven and Earth: The Religious Worlds People Make and the 
Scholars Who Study Them, Princeton (NJ), Princeton University Press, 2005, 12. 

27	 Cf. F. Laplanche, De l’Histoire de l’Église de Fliche et Martin à l’Histoire du Christianisme, 
in Revue d’Histoire de l’Église de France 86 (2000), 685-690. Cf. anche F. Hildeisheimer, 
Les «grandes entreprises» éditoriales, in Revue d’Histoire de l’Église de France 86 (2000), 
613-630.

28	 Cf. Laplanche, De l’Histoire de l’Église de Fliche et Martin, 686.
29	 G. Barraclough, Guida alla storia contemporanea, Roma-Bari, Laterza, 2001, 10; ed. 

ingl. An Introduction to Contemporary History, London, Penguin, 1969.
30	 Cf. R. Regoli, La vita religiosa dopo il Concilio Vaticano II. Riflesso di una crisi?, in 50. Let 

slovenske Minoritske Province Sv. Jožefa, Ptuj, 2022, 13-33.
31	 Cf. Concilio Vaticano II, decreto Perfectae caritatis (28 ottobre 1965), n. 2: «Il rinno-

vamento della vita religiosa comporta il continuo ritorno alle fonti di ogni forma di vita 
cristiana e alla primitiva ispirazione degli istituti, e nello stesso tempo l’adattamento de-

Fidei communio 2025 2.indb   164Fidei communio 2025 2.indb   164 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



165

L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità    

risposte generano ulteriori interrogativi che riguardano la loro storia e 
si intrecciano con le dinamiche di rinnovamento, che passano sotto l’er-
meneutica dell’aderenza e fedeltà alle origini, sebbene si tratti in realtà 
di una reinterpretazione a partire dalle categorie culturali, religiose e 
sociali della seconda metà del XX secolo. Pertanto non mancarono ten-
sioni e perfino divisioni createsi durante e a causa di questo “aggior-
namento”. Un esempio molto chiaro ne è la Compagnia di Gesù sotto 
il generalato di Pedro Arrupe (1907-1991; generale dal 1965 al 1981, 
formalmente fino al 1983), che non fu risparmiata da crisi interne intor-
no alla “vera” Compagnia.32 

Si tratta di un revisionismo storico e di un uso della memoria a se-
conda del progetto religioso degli anni ’60 e ’70 del Novecento. Infatti, 
secondo Eutimio Santos, il «ritorno al fondatore, alle fonti dell’identità 
di ciascun istituto, a un rinnovamento e adattamento della disciplina, 
della preghiera, della formazione» era indirizzato a rendere i religiosi 
«più atti a manifestare la santità della Chiesa di fronte alla nuova so-
cietà».33 In qualche modo, secondo lo storico Pietro Stella, si subordi-
navano o si rischiava di far subordinare le ricerche storiche «a esigenze 
di altra natura, favorendole solo nella misura in cui fornivano elementi 
utili a un disegno sia pastorale sia forse anche ideologico».34 Questo 
approccio, allo stesso tempo, generava una «“ossessione” delle origini», 
che andava chiaramente a scapito «della comprensione degli ulteriori 
sviluppi che tali istituzioni hanno subito, spesso snaturandosi, nel corso 
dei secoli».35

Questa operazione ha comportato più rischi, chiaramente ricono-
sciuti anche da altri storici. Lo studioso della vita consacrata, lo storico 
Giancarlo Rocca, nel 2004 emetteva un giudizio netto: 

Questo ritorno alle fonti aveva, però, un chiaro fondo ideologico, quello 
cioè di ricuperare lo spirito del fondatore e della prima comunità, cre-

gli istituti stessi alle mutate condizioni dei tempi […] si conoscano e si osservino fedel-
mente lo spirito e le finalità proprie dei fondatori, come pure le sane tradizioni […]».

32	 Cf. G. La Bella (ed.), Pedro Arrupe. Un uomo per gli altri, Bologna, Il Mulino, 2007; Id., I 
gesuiti. Dal Vaticano II a papa Francesco, Guerini e Associati, Milano, 2019.

33	 E. Sastre Santos, La vita religiosa nella storia della Chiesa e della società, Àncora, Mila-
no, 1997, 950.

34	 P. Stella, Le ricerche su don Bosco nel venticinquennio 1960-1985: bilancio, problemi e 
risposte, in P. Braido (ed.), Don Bosco nella Chiesa a servizio dell’umanità: studi e testimo-
nianze, Roma, LAS, 1987, 373-396, qui 385.

35	 S. da Campagnola, La storiografia monastico-religiosa, oggi: tra ideologia e metodolo-
gia, in Laurentianum 18 (1977), 523-545, qui 529.

Fidei communio 2025 2.indb   165Fidei communio 2025 2.indb   165 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



166

    ROBERTO REGOLI

dendo di trovare in esso uno stimolo e una guida per l’aggiornamento 
della vita religiosa nelle mutate condizioni sociali di oggi. In altre parole, 
storiograficamente, il ritorno alle origini metteva in ombra la continuità 
di vita di un istituto religioso, con gli inevitabili adattamenti che gli han-
no permesso di arrivare sino a oggi.36

Questa operazione storica è avvenuta parallelamente all’eviden-
te declino della vita religiosa, che in gran parte ricalca il declino del cat-
tolicesimo. La riduzione del cattolicesimo occidentale ha comportato 
parallelamente il ridimensionamento della vita religiosa.

  2. Storia della Chiesa e teologia

Ma una questione tipica della storia della Chiesa, che la distingue netta-
mente dalla storia generale, riguarda il rapporto tra la stessa storia della 
Chiesa e la teologia.37

Il rapporto tra la storia e la teologia all’interno della Chiesa cat-
tolica può cadere in un equivoco, dovuto alla differenza di prospetti-
va e di metodo delle due discipline. Equivoco causato per lo più dalla 
prevalente prospettiva teologica che vede nella storia della Chiesa non 
una storia come le altre, ma una storia della salvezza, dunque un luogo 
epifanico di Dio.38 In tal senso, a livello esemplare, nel XVI secolo è stato 
rivelativo di tale mentalità l’apporto fornito alla riflessione da parte del 
domenicano Melchor Cano che riconosce nella storia, in quanto tale, un 
luogo teologico. In questo modo l’argomento storico, piegato all’apo-
logetico, diviene argomento teologico o meglio ancora di disputa teo-
logica. 

L’equivoco continua in quanto la prima cattedra di storia eccle-
siastica, che si ha in ambito protestante nel 1650 presso l’Università di 
Helmstedt, è collocata proprio nella Facoltà teologica. Il fraintendimen-
to è dovuto al fatto che la storia della Chiesa è compresa all’interno del-
la teologia, impostazione che ancora nel terzo decennio del XXI secolo 
continua ad essere presente in maniera eminente nei Paesi di tradizione 

36	 G. Rocca, La storiografia italiana sulla congregazione religiosa, in G. Gregorini (ed.), 
Religiose, religiosi, economia e società nell’Italia contemporanea, Milano, Vita e Pensiero, 
2008, 29-71, qui 46.

37	 Sull’argomento si segue: R. Regoli, Storia e teologia: prospettive e metodi differenti, in 
Anthropotes XLI/1 (2024), 29-44. Si rimanda anche a Menozzi, Lezioni di Storia della 
Chiesa, 40-64.

38	 Cf. M. Chappin, Introduzione alla storia della Chiesa, Casale Monferrato, Piemme, 21997, 19.

Fidei communio 2025 2.indb   166Fidei communio 2025 2.indb   166 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



167

L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità    

protestante, sia nelle Facoltà protestanti come anche in quelle cattoli-
che (Nord Europa, Germania, Svizzera, Inghilterra). Situazione simile si 
ha anche in alcuni Paesi a prevalenza cattolica, come Malta, in cui però la 
cultura non cattolica (come quella britannica) ha riplasmato le tradizioni 
locali. In ambito cattolico, la stessa autorità ecclesiastica non ha avuto 
difficoltà a mantenere tale linea nel tempo, comprendendo la disciplina 
in una maniera funzionale alla narrazione provvidenzialistica della storia 
a favore dell’ortodossia cattolica. Ad esempio, nel 1912 la Congrega-
zione concistoriale indica l’orizzonte entro cui deve muoversi l’insegna-
mento della storia nelle istituzioni educative cattoliche: «La narrazione 
dei fatti non sia disgiunta da quelle considerazioni […] che fanno vede-
re la giustizia e la provvidenza di Dio in mezzo agli uomini e la continua 
assistenza del Signore data alla Chiesa».39 Un impianto che in fondo non 
viene realmente abbandonato, come si dirà più avanti. 

Nella contingenza del XX secolo, la storia della Chiesa diviene un 
aspetto del confronto (incontro e scontro) tra il cattolicesimo e la (se-
conda) modernità.40

Il noto storico dei concili Hubert Jedin affronta la questione epi-
stemologica della storia della Chiesa, ritenendo, a suo modo di vedere, 
che «l’oggetto della Storia della Chiesa è la crescita nel tempo e nello 
spazio della Chiesa fondata da Cristo».41 Lui dà per scontato che cre-
sca e, inoltre, che riceva l’oggetto dalla teologia. Altra cosa è la storia 
del cristianesimo. In ogni caso, per lui, la storia della Chiesa «non è una 
pura scienza storica»,42 in quanto l’oggetto è la Chiesa nella sua realtà 
divina, cioè nella cooperazione dell’elemento divino e di quello umano 
nel tempo e nello spazio, e in ultimo può essere compresa solo tramite 
categorie teologiche.

39	 G. De Lai, De seminaris Italiae (16 luglio 1912), in La Civiltà Cattolica LXIII/3 (1912), 575-
580, qui 579.

40	 Cf. Menozzi, Lezioni di Storia della Chiesa, 49.
41	 H. Jedin, Introduzione alla storia della Chiesa, Brescia, Morcelliana, 1973, 35; orig. ted. 

Handbuchs der Kirchengeschichte, Freiburg, Herder, 1962-1979. Sull’argomento: Id., 
Considerazioni sul compito dello storico della Chiesa, in Id., Chiesa della fede, Chiesa della 
storia. Saggi scelti, Brescia, Morcelliana 1972, 18-33; orig. ted. in Trierer Theologische 
Zeitschrift LXI/3-4 (1952), 65-78; Id., Storia della Chiesa come storia della salvezza?, in 
Id., Chiesa della fede, Chiesa della storia, 34-50; ed. orig. in Saeculum 5 (1954), 119-128; 
Id., La storia della Chiesa è teologia e storia, in Id., Chiesa della fede, Chiesa della storia, 
51-65; ed. orig. pubblicata in Le conferenze dell’Università Cattolica, Sezione storica, Mi-
lano, Vita e Pensiero, 1968; poi uscito come Storia della Chiesa come teologia e storia, in 
Communio 8 (1979), 5-14.

42	 A. Acerbi, Il profilo dello storico della Chiesa: prospettiva europea, in Anuario de Historia 
de la Iglesia 5 (1996), 43-57, qui 43.

Fidei communio 2025 2.indb   167Fidei communio 2025 2.indb   167 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



168

    ROBERTO REGOLI

Non sono mancati cardinali, con formazione e servizio teologico, 
come l’italiano Giacomo Biffi, che non possono non concepire lo storico 
della Chiesa e dunque la stessa disciplina senza un legame ultimo con 
la fede, che fornisce un «principio conoscitivo adeguato».43 Per il por-
porato la storia della Chiesa appartiene alle «discipline teologiche», in 
quanto ha per oggetto «il mistero del Christus totus».

Ancora in tempi non troppo lontani l’allora monsignore (e poi 
cardinale) Walter Brandmüller, storico della Chiesa, riteneva insufficien-
te il metodo storico-scientifico per comprendere la storia della Chiesa, 
in quanto bisogna farsi carico anche degli aspetti soprannaturali, che in 
questo modo la fanno diventare una disciplina teologica.44

Indubbiamente per conoscere bene la storia della Chiesa biso-
gna conoscerne la teologia, tuttavia non occorre essere credenti per 
compiere questa operazione, e qui vanno prese le distanze da Jedin e 
Brandmüller, che rappresentano una sensibilità tipicamente tedesca, 
frutto della storia peculiare dei rapporti Stato-Chiesa in Germania e 
nell’Europa centrale, che in ultimo ha confinato la storia della Chiesa 
nelle Facoltà teologiche. La fede dello storico è richiesta solo nel caso 
in cui la storia della Chiesa viene considerata una disciplina teologica, 
una storia della salvezza. Qui si può entrare in un cortocircuito perché 
la stessa storia può essere oggetto della storia generale o anche della 
stessa teologia, ma in quest’ultimo modo si farebbe una teologia della 
storia.45 La questione riguarda il limite della disciplina teologica e il rico-
noscimento che questa stessa deve alle altre discipline, nel rispetto del 
loro statuto epistemologico.

Dall’altra parte va riconosciuto e colto il fatto che lo studio della 
Chiesa nel suo divenire si è “laicizzato”.46

Ciononostante in questi ultimi anni appaiono alcuni segni in senso 
opposto. In maniera significativa, a livello di disciplina ecclesiastica, le 
norme applicative della Congregazione per l’Educazione cattolica per 
l’esecuzione della costituzione apostolica di papa Francesco, Veritatis 
gaudium (2017),47 circa le Università e le Facoltà ecclesiastiche, consi-

43	 G. Biffi, Saluto, in G. Alberigo, Chiese italiane e Concilio. Esperienze pastorali nella chiesa 
italiana tra Pio XII e Paolo VI, Genova, Marietti, 1988, 12. 

44	 Cf. W. Brandmüller, Storia della religione – Storia del Cristianesimo – Storia della Chiesa, 
in P. Siniscalco (ed.), Cristianesimo e storia. Rapporti e percorsi, Roma, Studium, 2002, 
55-60.

45	 Cf. J.-R. Armogathe, De la nécessité d’une théologie de l’histoire, in Fidei communio 2 
(2025), 137-151.

46	 Cf. da Silva Gonçalves, Rinnovare lo studio della storia della Chiesa, 134.
47	 Francesco, Veritatis gaudium, 27 dicembre 2017, in AAS 110 (2018), 1-34.

Fidei communio 2025 2.indb   168Fidei communio 2025 2.indb   168 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



169

L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità    

derano ancora la storia della Chiesa, alla stessa stregua della patrologia 
e dell’archeologia, una disciplina teologica,48 almeno quando parlano 
della Facoltà di teologia. Negli articoli dedicati alla Facoltà di Filosofia, 
invece, la storia tout court, cioè la storia generale o semplicemente non 
aggettivata, è considerata una materia complementare, all’interno del-
le scienze umane o delle scienze della natura, al pari della sociologia o 
della biologia.49 In qualche modo queste impostazioni non ritengono 
la storia della Chiesa una scienza teologica in senso proprio, quanto in 
senso analogico, ma ciò, come già affermava Antonio Acerbi nel 1996, 
non appare né accettabile, né fruttuoso.50

Questa visione ecclesiastica ovviamente tocca anche lo statuto 
epistemologico della disciplina, almeno dentro il recinto ecclesiale, con 
conseguenze di non poco conto. A livello teologico, infatti, emerge chia-
ramente una pretesa, quella di considerare la Chiesa in una piena conti-
nuità nei secoli, cioè si ritiene che si tratti sempre dello stesso soggetto, 
con la stessa identità, lungo tutta la storia. Questo assunto è ecclesiolo-
gico e non storico. Nel senso che la storia, compresa quella della Chiesa, 
non può esprimere una tale convinzione perché non rientra nelle sue 
competenze.51 Si tratta di una istanza teologica, che è legata all’idea di 
«identità vivente della fede»52 o meglio di Tradizione viva (all’interno 
della quale si gioca la successione apostolica), così come è stato espres-
so dal concilio Vaticano II, nella costituzione Dei Verbum,53 e in maniera 
lineare nel Magistero di Benedetto XVI, quando per il Natale del 2005, 
all’interno della discussione sull’ermeneutica del Vaticano II, ha parlato 
dell’ermeneutica della riforma, cioè «del rinnovamento nella continuità 
dell’unico-soggetto Chiesa che il Signore ci ha donato; è un soggetto 
che cresce nel tempo e si sviluppa, rimanendo però sempre lo stesso, 
unico soggetto del Popolo di Dio in cammino».54

48	 Cf. Congregazione per l’Educazione cattolica, Norme applicative per la fedele ese-
cuzione della costituzione apostolica di papa Francesco Veritatis gaudium, 27 dicembre 
2017, art. 55, §1, b, in AAS 110 (2018), 137-156, qui 149.

49	 Cf. Congregazione per l’Educazione cattolica, Norme applicative, art. 66, §1, c, 153.
50	 Cf. Acerbi, Il profilo dello storico della Chiesa, 47.
51	 Cf. R. Regoli, Riforma, riforme e crisi della Chiesa: tra continuità e discontinuità, in A. Cle-

menzia – N. Salato, Quale riforma per la Chiesa?, Firenze, Nerbini, 2023, 17-39.
52	 M. Kehl, La Chiesa, Cinisello Balsamo, San Paolo, 1995, 154.
53	 Cf. Concilio Vaticano II, cost. dogm. Dei Verbum (18 novembre 1965): EV 1/872-911.
54	 Benedetto XVI, Discorso alla Curia romana, 22 dicembre 2005, in AAS 98 (2006), 40-53, 

qui 46. Su questa impostazione: M.A. Núñez Aguilera, Único sujeto-Iglesia. Su compren-
sión en el discurso de Benedicto XVI a la Curia Romana del 22 de diciembre de 2005, desde 
la obra teológica de Joseph Ratzinger, Roma, G&B Press, 2018.

Fidei communio 2025 2.indb   169Fidei communio 2025 2.indb   169 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



170

    ROBERTO REGOLI

Va da sé che la storia è costituita proprio da permanenze e cam-
biamenti, e così pure la storia della Chiesa. Non si può cadere nella in-
genuità di una storia lineare, di continuità, senza increspature, di una 
conoscenza che procede per accumulazione di dati. Una supposizione 
di linearità è una tentazione per la storia della Chiesa, come anche per la 
storia della scienza e in particolare della medicina.

Va riconosciuto il fatto che dopo il concilio Vaticano II la storia 
della Chiesa si è distaccata sempre più dalla teologia, ma senza trovare 
una propria collocazione riconosciuta da tutti. Il problema è stato dovu-
to anche al fatto che questa operazione è avvenuta quando la più ampia 
storia (generale) entrava in una sua crisi di senso. A livello diffuso non si 
capiva a cosa servisse la storia. Negli anni ’70 e ’80 del Novecento den-
tro la Chiesa l’incomprensione era evidente. Come si è già detto, non se 
ne capiva l’utilità.

La relazione tra storia e teologia fa comprendere come un even-
to ecclesiale debba necessariamente essere letto secondo distinti ap-
procci, ma in ultimo c’è tutta l’importante potenzialità di un tentativo 
di ricongiungere significato teologico e significato storico. Bisogna farsi 
carico delle interazioni tra teologia ed ecclesiologia, tra diritto, scienze 
sociali e discipline storiche. Indubbiamente la storia ha permesso alla 
teologia di compiere sviluppi di non poco conto, ma nell’attualità civile 
ed ecclesiale la storia è ormai poco considerata e apprezzata. E le con-
seguenze si sentono, nel momento in cui a partire da questa percezione 
è sempre più difficile compiere discorsi articolati, anche nel dibattito 
teologico, discorsi cioè che siano in grado di farsi carico della comples-
sità, che è in ultimo il tipico approccio storico. Bisogna fare attenzione 
all’utilizzo della storia da parte della teologia, della spiritualità o comun-
que delle dinamiche religiose di governo, in quanto la storia può essere 
impiegata (e piegata) per giustificare scelte che non hanno nessun fon-
damento storico.

La storia aiuta la teologia a relativizzare, cioè a dare il giusto peso 
agli accadimenti, evitando assolutizzazioni o banalizzazioni fuori luogo, 
aiuta a non scambiare realtà culturali e sociali per strutture atemporali, a 
desacralizzarne la assolutezza di molte e a non considerare l’ultima moda 
come il compimento dell’eterno nel tempo. In fondo aiuta a capire.55

Più storia aiuterebbe a meglio comprendere le riflessioni teologi-
che e a disinnescare i conflitti verso sani dialoghi. La storicizzazione per 
la teologia è quanto mai necessaria, senza però assolutizzarla.

55	 Cf. Chappin, Introduzione alla storia della Chiesa, 64.

Fidei communio 2025 2.indb   170Fidei communio 2025 2.indb   170 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



171

L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità    

In questo senso va anche compresa la lettera scritta da papa Fran-
cesco nel novembre del 2024, sul rinnovamento dello studio della storia 
della Chiesa, volto a promuovere «una reale sensibilità storica».56 Il te-
sto mostra come l’istituzione ecclesiastica romana comprende la disci-
plina. Il pontefice intendeva lo studio della storia come funzionale ad 
una migliore interpretazione della realtà da parte dei sacerdoti e degli 
altri agenti pastorali, in quanto la dimensione storica è propria dell’es-
sere umano. Non poteva fare a meno di riconoscere lui stesso una per-
dita del senso della storia, favorita da una cultura decostruttivista, «per 
cui – secondo il papa – la libertà umana pretende di costruire tutto a 
partire da zero». La proposta di Francesco in ultimo, però, non riesce 
a non presentare la stessa storia in maniera funzionale ad altri obiettivi, 
pur nobili come quello di fronteggiare il «mortale regime dell’odio», 
sminuendo involontariamente l’identità della disciplina che è quella di 
«contribuire alla comprensione della complessità», come d’altra parte 
altrove riconosce lo stesso papa. A volte ci sono degli incisi della lette-
ra che non sempre sono armonici con l’insieme dell’impostazione del 
testo, come quando, ad esempio, si fa un cenno alla storia della Chiesa 
«insegnata come parte della teologia» o quando si parla di amore per 
la Chiesa, da accogliere come madre. Ovviamente in questi casi non si 
sta più in un linguaggio storico, ma teologico. Rimane una tensione tra 
il discorso storico proprio (puro) e quello teologico-pastorale: sembra 
una dinamica da cui non si riesce ad uscire. Soprattutto là dove lo studio 
e lo studio della storia vengono compresi come un percorso «a cercare 
senso nella vita».

  3. Una riforma del pensare: la storia della Chiesa

Alla fine del percorso compiuto, si possono tirare alcune considerazioni. 
Da non pochi decenni la storia della Chiesa deve stare attenta a come 
affrontare due rischi. Da una parte, il rapporto con la teologia la po-
trebbe ancor oggi ridurre ad apologetica, ad una disciplina pressoché 
se non totalmente teologica (cosa che essa non è). Dall’altra, il rapporto 
con la storia generale potrebbe far correre il rischio di semplificazione 
della tipicità propria della storia della Chiesa, che comunque porta in sé 

56	 Francesco, Lettera sul rinnovamento dello studio della storia della Chiesa (21 no-
vembre 2024): https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2024/document-
s/20241121-lettera-storia-chiesa.html.

Fidei communio 2025 2.indb   171Fidei communio 2025 2.indb   171 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



172

    ROBERTO REGOLI

delle ansie teologiche, proprie del suo oggetto di ricerca. Con ciò non si 
intende affermare un rientro della disciplina nella teologia, ma l’atten-
zione dello studioso alla complessità dell’oggetto Chiesa nella ricerca 
storica. Si tratta di evitare riduzionismi e semplificazioni.

È da riconoscere che non sempre tutti gli storici si trovano a pro-
prio agio con lo studio del religioso, fino a considerarlo come qualcosa 
di problematico, da trasformare, tanto che si giunge anche a ritenere 
che «la religione era la malattia che la storia secolare era nata per cura-
re».57 La religione, secondo la storica Kathryn Lofton, rimane una cate-
goria carica di tensione all’interno dello studio storico.

Da quanto si è finora scritto emerge chiaramente che la disciplina 
della storia della Chiesa è soggetta a più condizionamenti, provenienti 
sia dalla storia generale sia dalle sollecitazioni ecclesiali e teologiche. Si 
è di fronte ad una disciplina non solo condizionata, ma anche poco cre-
ativa in questo momento della sua vita (ormai lungo alcuni decenni), in 
quanto dipende dagli stimoli ricevuti dalle altre discipline e anche dalle 
semplici e proprie dinamiche della più vasta storia generale. Anche i più 
recenti manuali di storia della Chiesa editi in Italia sono epifanici di que-
sta situazione,58 come anche la diversa vitalità e incisività storiografica 
delle riviste dedicate alla materia.59 Indubbiamente le visioni filosofiche 
e sociologiche condizionano. Eppure sarebbe proprio di questa disci-
plina una capacità di ripensare il tempo e comprenderlo in una maniera 
rispettosa della ricchezza della complessità della realtà umana. Potendo 
anche portare un contributo alle scelte dell’oggi, in un presentismo li-
bero dai diffusi equivoci interpretativi, superando l’astoricismo e l’ir-
rilevanza della disciplina a portare un contributo al flourishing umano.

57	 Cf. K. Lofton, Why Religion Is Hard For Historians (and How It Can Be Easier), in Modern 
American History 3 (2020), 69-86, qui 70.

58	 Si pensi a manuali che mantengono un approccio in ultimo tradizionale alla storia della 
Chiesa, senza farsi troppo carico delle istanze della storia civile: U. Dell’Orto – S. Xeres 
(ed.), Manuale di Storia della Chiesa, 4 voll., Morcelliana, Brescia 2022. Ma si pensi anche 
a manuali più aderenti alle esigenze della storia generale, che però non si fanno carico a 
pieno dell’oggetto teologico che è nell’autocoscienza dell’istituzione Chiesa. Ad esem-
pio, si pensi ai 4 volumi, editi nel 2019 dalla EDB: 1. L’epoca antica con Giovanni Filora-
mo; 2. L’età medievale con Letizia Pellegrini; 3. L’età moderna con Vincenzo Lavenia; 4. 
L’età contemporanea con Daniele Menozzi. Quest’ultimo autore ha anche pubblicato 
il già citato volume Lezioni di Storia della Chiesa, 2024, utile per una visione di sintesi 
e pure stimolante. Da non ignorare il fatto che gli autori del primo esempio sono degli 
ecclesiastici, mentre quelli del secondo dei laici, come se i due mondi mantenessero 
ancora delle linee di distinzione.

59	 Cf. Menozzi, Lezioni di Storia della Chiesa, 106-133.

Fidei communio 2025 2.indb   172Fidei communio 2025 2.indb   172 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



173

L’inutilità della storia della Chiesa. Ovvero la sua necessità    

La storia della Chiesa attraversa, come la storia generale, una crisi 
e un grave declino, poiché sia ​​i professionisti del mestiere che il pubblico 
in ultimo non hanno fiducia che possa essere compiuta un’impresa di 
ricerca della verità o, comunque, almeno fornire un resoconto coerente 
del passato. Inoltre, dentro le società occidentali i grandi punti in comu-
ne della storia condivisa stanno diventando meno importanti dell’espe-
rienza individuale (tale approccio è entrato nella storiografia, ad esem-
pio, con il nuovo campo di ricerca di storia delle emozioni).60 E da qui 
emergono tanti conflitti, perché non c’è più una narrazione condivisa del 
tempo, dal passato da celebrare al futuro da progettare. E così si sono 
distrutte o spostate le statue, o vengono questionate le fondamenta del-
la comune esistenza civica. La storia è in crisi, perché la società è in crisi.

La storia della Chiesa risente di tutto ciò, non essendo la stessa 
comunità ecclesiale di riferimento meno divisa di quella civile.61 È una 
questione culturale. 

D’altra parte le polarizzazioni si differenziano. Se in passato in Oc-
cidente c’erano contrapposizioni tra cattolici e protestanti, tra cristiani 
ed ebrei, ora appaiono le contrapposizioni tra conservatori cattolici, 
protestanti ed ebrei da una parte e progressisti cattolici, protestanti ed 
ebrei dall’altra parte. La demarcazione dei confini di appartenenza e 
dunque di contrapposizione è cambiata enormemente. La contrappo-
sizione è dentro i perimetri delle stesse confessioni. Si pensi al dibattito 
intorno alla riflessione storica sul concilio Vaticano II e alla sua ricezione. 
E per questo la narrazione della storia della Chiesa non prescinde dalle 
dinamiche culturali della propria epoca. Allo stesso tempo vi è da dire, 
però, che la lacerazione culturale ecclesiale ha trovato meno evidenzia-
zione nella narrazione storiografica, perché il mondo intellettuale di ri-
ferimento è più omogeneo nelle idee al suo interno rispetto ad altri am-
biti della disciplina storica più generale, con un atteggiamento piuttosto 
conservativo da parte degli studiosi in relazione alle acquisizioni passate.

A fronte di questo approccio di crisi, tipico della fine del XX seco-
lo e dei primi anni del XXI, c’è chi al contrario ritiene che il nuovo secolo 
abbia visto un ritorno all’ottimismo: sono emersi nuovi campi di ricerca, 
nuove discipline, nuove piattaforme epistemologiche.62 Ma queste ulti-

60	 Cf. McClay, History in the Age of Fracture; Benigno, La storia al tempo dell’oggi.
61	 Cf. A. Riccardi, La Chiesa brucia: crisi e futuro del Cristianesimo, Roma-Bari, Laterza, 

2021.
62	 Cf. M. Tamm, Introduction. A framework for debating new approaches to History, in 

M. Tamm – P. Burke (ed.), Debating New Approaches to History, London-New York, 
Bloomsbury Academic, 2019, 14-15.

Fidei communio 2025 2.indb   173Fidei communio 2025 2.indb   173 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



174

    ROBERTO REGOLI

me prospettive in ogni caso non hanno coinvolto in maniera significativa 
la storia della Chiesa.

La storia, e dunque la storia della Chiesa, è per eccellenza intelli-
genza del tempo. Una disciplina storica, però, tirata da tutte le parti non 
riesce più ad essere centrata. C’è una soluzione? Timidamente e sempli-
cemente sì: far ritornare la disciplina in sé stessa, facendola riappropriare 
della propria dimensione. Accettando il fatto di non essere utile, e per 
questo divenire più utile di tante altre discipline. Alcuni cercano nella 
storia la risposta ad una domanda di senso, ma questa prospettiva non 
è quella della materia, pur aiutando realmente altre discipline (come la 
filosofia e la teologia) a trovare il senso di una vita. Le aiuta perché la 
storia risponde alla domanda sul tempo e sulla sua comprensione. Ma 
la disciplina storica deve rimanere nella sua gratuità, senza asservimenti, 
sebbene in ultimo potrà aiutare altri. In fondo si tratta di una visione 
olistica della vita umana. Se così concepita, la storia della Chiesa appare 
allora necessaria. Soprattutto in un tempo in cui, nel terzo decennio del 
XXI secolo, si sta costruendo un nuovo ordine mondiale, che, a differen-
za del passato, richiede ed è bisognoso di un’anima religiosa. Tra una 
storiografia che parlava e parla della fine della storia (Francis Fukuyama) 
e una di scontro di civiltà (Samuel P. Huntington), secondo le linee pro-
prie dell’ordine mondiale degli anni ’90 del Novecento,63 ora si è alla 
ricerca di una nuova narrazione, che, da quello che sta emergendo, non 
solo non ignora il fattore religioso, bensì lo tiene in alta considerazione. 
D’altra parte lo scontro di civiltà caratterizza e si afferma proprio anche 
alla fine della storia,64 quando emerge un mondo bisognoso di identità, 
che passa fortemente nelle visioni e nei valori religiosi. Una ragione in 
più della necessità di una seria storia della Chiesa per rendere conto 
della complessità del trapasso di epoca attualmente in corso.

63	 Cf. L. Borghesi, Dalla “fine della storia” allo “scontro delle civiltà”. Il dibattito americano tra 
Francis Fukuyama e Samuel P. Huntington, Roma, Studium, 2025.

64	 Cf. N. Gardels, The Clash of Civilizations Is the Politics of The End of History, in Noema 
Magazine, 3 maggio 2024: https://www.noemamag.com/the-clash-of-civilizations-is-the-
politics-of-the-end-of-history/

Fidei communio 2025 2.indb   174Fidei communio 2025 2.indb   174 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



175FIDEI COMMUNIO      2025 / Anno I / Numero 2    DOI: 10.12875/FC252007

C. Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità.  
Dal Vaticano II a papa Francesco, Marcianum Press, 2023 

FIDEI COMMUNIO 2025

Anno I / Numero 2 
pp. 175-209

ABSTRACT    These two articles, taking as their starting point Carlo Fantappiè’s text 
Metamorfosi della sinodalità. Dal Vaticano II a papa Francesco (Marcianum Press, 2023) 
and within their respective disciplines, offer interesting reflections on the theme of synod-
ality in the Church, which has been the focus of study and heated debate for several years 
among numerous theologians, ecclesiologists, Church historians and canonists.

KEYWORDS    Church – Synodality – Reform

     FORUM    

Fidei communio 2025 2.indb   175Fidei communio 2025 2.indb   175 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   176Fidei communio 2025 2.indb   176 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



177

LA SINODALITÀ 
COME RICEZIONE ACCRESCITIVA 
E CONTESTUALE DEL VATICANO II
� di Vito Impellizzeri

«Ci sono luoghi in cui soffia lo Spirito, ma c’è uno Spirito 
che soffia in tutti i luoghi».1

  1. L’analogia della comunione

Sullo sfondo resta un grande interrogativo ecclesiologico: con la nuo-
va sinodalità papa Francesco si propone di rispondere all’attuale crisi 
sistemica della Chiesa mediante una nuova e più radicale forma di re-
cezione del Vaticano II oppure intende attuare il transito da una Chiesa 
gerarchica ad una Chiesa sinodale in stato permanente, e quindi modifi-
care la struttura di governo facente perno da un millennio sul papa, sulla 
curia romana e sul collegio cardinalizio?2 

Questa domanda, posta da Carlo Fantappiè a fine del suo libro 
Metamorfosi della sinodalità, ha orientato interamente questo mio bre-
ve contributo. Durante la lettura del suo testo, quasi come un eco, risuo-
nava una domanda che in un altro contesto ecclesiale ed accademico ho 

VITO IMPELLIZZERI
Docente stabile di Teologia fondamentale, preside della Facoltà Teologica di Sicilia San Gio-
vanni Evangelista, Palermo.
preside@fatesi.it

1	 Madeleine Delbrêl, la mistica delle periferie, citata da papa Francesco in Discorso di 
saluto finale alla Seconda sessione XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Ve-
scovi, sabato 26 ottobre 2024.

2	 C. Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità. Dal Vaticano II a papa Francesco, Venezia, 
Marcianum Press, 2023, 117. 

 FORUM

Fidei communio 2025 2.indb   177Fidei communio 2025 2.indb   177 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



178

    FORUM 

sentito porre: perché papa Francesco, il papa della sinodalità, poi tra-
duce continuamente le sue scelte in motu proprio? Ancora, finita la fase 
del sinodo con la consegna del documento finale, perché ha scelto di 
interrompere la pubblicazione di una esortazione post-sinodale, che ha 
caratterizzato il Magistero pontificio rispetto all’istituzione del sinodo 
già da Paolo VI con l’Evangelii nuntiandi del 1975, fino all’ultimo sinodo 
celebrato proprio con Francesco, quello sull’Amazzonia del 2020, pri-
ma del Sinodo sul sinodo? Così egli stesso si è espresso:

Il mio compito, lo sapete bene, è custodire e promuovere – come ci 
insegna san Basilio – l’armonia che lo Spirito continua a diffondere nella 
Chiesa di Dio, nelle relazioni tra le Chiese, nonostante tutte le fatiche, 
le tensioni, le divisioni che segnano il suo cammino verso la piena ma-
nifestazione del Regno di Dio, che la visione del Profeta Isaia ci invita 
a immaginare come un banchetto preparato da Dio per tutti i popoli. 
Tutti, nella speranza che non manchi nessuno. Tutti, tutti, tutti! Nessuno 
fuori, tutti. E la parola chiave è questa: l’armonia. Quello che fa lo Spiri-
to, la prima manifestazione forte, il mattino di Pentecoste, è armonizzare 
tutte quelle differenze, tutte quelle lingue… Armonia. È ciò che il Conci-
lio Vaticano II insegna quando dice che la Chiesa è “come sacramento”: 
essa è segno e strumento dell’attesa di Dio: per tutti Egli ha preparato 
la mensa e tutti Egli attende. La sua Grazia, tramite il suo Spirito, sussurra 
nel cuore di ciascuno parole di amore. A noi è dato di amplificare la 
voce di questo sussurro senza ostacolarlo, di aprire le porte senza eri-
gere muri. Quanto male fanno le donne e gli uomini di Chiesa quando 
erigono dei muri, quanto male! Tutti, tutti, tutti! Non dobbiamo com-
portarci come “dispensatori della Grazia” che si appropriano del tesoro 
legando le mani al Dio misericordioso. Ricordatevi che abbiamo iniziato 
questa Assemblea sinodale chiedendo perdono, provando vergogna, 
riconoscendo che siamo tutti dei misericordiati.3

Le due citazioni già riportate in apertura indicano la complessi-
tà, e alcune volte l’ambigua contestualità ecclesiale, in cui accade, come 
dibattito e forse come dialogo, la questione ecclesiologica della sino-
dalità. Posti di fronte ad un cambio di passo colloquiale del Magistero 
pontificio, cambio che non riguarda solo esortazioni pastorali o l’avvio 
di alcuni processi, ma anche precise scelte di riforma e di cambiamento 
nelle strutture di governo, riconosciamo il giusto compito della teolo-
gia per le riforme della Chiesa, anche quelle istituzionali. L’ecclesiolo-

3	 Francesco, Discorso di saluto finale alla Seconda sessione XVI Assemblea Generale Ordi-
naria del Sinodo dei Vescovi.

Fidei communio 2025 2.indb   178Fidei communio 2025 2.indb   178 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  VITO IMPELLIZZERI, La sinodalità come ricezione del Vaticano II    

179

gia è chiamata a confrontarsi con il diritto canonico, la scrittura con la 
dogmatica, la pastorale con il cambiamento antropologico. Avviare dei 
tavoli di lavoro – permanenti secondo Francesco – che nell’ascolto re-
ciproco portino al discernimento e avviino quei processi di riforma e 
di cambiamento, che non calino però dall’alto semplicemente, ma che, 
proprio perché fondati sull’ascolto e sulla partecipazione ad essi di tut-
ta la complessità e pluralità della soggettualità della Chiesa, esprimano 
l’assunzione di quanto lo Spirito, altro soggetto complesso, continua a 
diffondere nell’intera Chiesa di Dio. È un nuovo passo, determinato da 
una relazione tra soggettualità strutturalmente (ed eternamente quel-
la trinitaria) relazionali, la Chiesa e lo Spirito. Mi piacerebbe chiamare 
questa l’analogia della comunione, dove il riflesso di luce, grazie all’a-
scolto reciproco, accade tra il dirsi e il darsi della comunione trinitaria 
come misura e santità ospitale della comunione comunitaria ecclesiale. 
Dio è comunione, la Chiesa, analogamente, nella sua complessità rela-
zionale, è chiamata a diventare ogni volta comunione. Sinodalità può 
essere recezione di un’ecclesiologia di comunione? Sinodo può essere 
esperienza, per l’ascolto e la grazia reciprocante della reciprocità, della 
comunione? Dove il Terzo che si rende presente nel dono del discerni-
mento è proprio lo Spirito, secondo la promessa gesuana del Paraclito 
che non ci avrebbe lasciati soli ed orfani, ma che ci avrebbe condotto 
alla verità tutta intera (cf. Gv 16,13-15)?

Pertanto il divenire di Dio, nell’orizzonte di una ontologia trinitaria, 
prende avvio dall’azione dello Spirito che co-istituisce la Chiesa gene-
rando costantemente in essa la presenza del Risorto.4

  2. La ricezione accrescitiva del concilio

È vera questione di metodo teologico dal tenore teologale. Si tratta di 
un discernimento vivo dell’esserci della Chiesa nella relazione continua 
e viva che lo Spirito di Dio ha con la storia dell’umanità, tanto nel suo 
dispiegarsi pasquale tra le pieghe e le piaghe dei volti, quanto nel suo 
diventare appello ad una interpretazione di essa secondo la Parola per-
formativa della rivelazione. Qui pongo la questione sorgiva di una ri-
cezione accrescitiva del dettato conciliare, come direbbero meglio di 

4	 A. Clemenzia – N. Salato, Processualità, Sinodalità, Riforma. La dinamica dello Spirito 
nella comunità cristiana, Firenze, Nerbini, 2022, 38.

Fidei communio 2025 2.indb   179Fidei communio 2025 2.indb   179 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



180

    FORUM 

me Dossetti e Lercaro.5 I due testi a cui penso sono evidentemente Dei 
Verbum, n. 8 e Gaudium et spes, n. 22, e soprattutto questo ultimo con 
l’espressione teologica del modo Deo cognito come vero compito della 
teologia.

Così Dio, il quale ha parlato in passato non cessa di parlare con la sposa 
del suo Figlio diletto, e lo Spirito Santo, per mezzo del quale la viva voce 
dell’Evangelo risuona nella Chiesa e per mezzo di questa nel mondo, 
introduce i credenti alla verità intera e in essi fa risiedere la parola di 
Cristo in tutta la sua ricchezza (cf. Col 3,16).6

E ciò vale non solamente per i cristiani, ma anche per tutti gli uomini di 
buona volontà, nel cui cuore lavora invisibilmente la grazia. Cristo, in-
fatti, è morto per tutti e la vocazione ultima dell’uomo è effettivamente 
una sola, quella divina; perciò dobbiamo ritenere che lo Spirito Santo 
dia a tutti la possibilità di venire associati, nel modo che Dio conosce, al 
mistero pasquale.7

Questi due testi però andrebbero contestualizzati con la grande 
intuizione del concilio intero dell’actuosa partecipatio, che secondo la 
sua espressione latina non può essere ridotta semplicemente ad una 
partecipazione attiva, cosa molto ben chiarita da Crispino Valenziano,8 
una sorta di reliquia vivente del concilio, perché in essa si richiama la 
soggettualità viva ed operosa della stessa Chiesa. È in gioco appunto la 
soggettualità della Chiesa. Questione vera aperta nel tempo della sino-
dalità. 

È ardente desiderio della madre Chiesa che tutti i fedeli vengano for-
mati a quella piena, consapevole e attiva partecipazione alle celebrazioni 
liturgiche, che è richiesta dalla natura stessa della liturgia e alla quale il 
popolo cristiano, «stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione santa, po-
polo acquistato» (1Pt 2,9; cf. 2,4-5), ha diritto e dovere in forza del bat-
tesimo.9

5	 Cf. G. Dossetti, Per una “chiesa eucaristica”. Rilettura della portata dottrinale della Costi-
tuzione liturgica del Vaticano II. Lezioni del 1965, Bologna, Il Mulino, 2022, soprattutto la 
prima parte, 20-34.

6	 Dei Verbum (18 novembre 1965), n. 8, in AAS 58 (1966), 821.
7	 Gaudium et spes (7 dicembre 1965), n. 22, in AAS 58 (1966), 1042.
8	 Cf. A. Grillo, Teologia fondamentale e liturgia. Il rapporto tra immediatezza e mediazio-

ne nella riflessione teologica, Padova, Edizioni Messaggero, 1995, 10.
9	 Sacrosanctum concilium (4 dicembre 1963), n. 14, in AAS 56 (1964), 102.

Fidei communio 2025 2.indb   180Fidei communio 2025 2.indb   180 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  VITO IMPELLIZZERI, La sinodalità come ricezione del Vaticano II    

181

Il popolo santo di Dio partecipa pure dell’ufficio profetico di Cristo col 
diffondere dovunque la viva testimonianza di lui, soprattutto per mezzo 
di una vita di fede e di carità, e coll’offrire a Dio un sacrificio di lode, 
cioè frutto di labbra acclamanti al nome suo (cf. Eb 13,15). La totalità 
dei fedeli, avendo l’unzione che viene dal Santo (cf. 1Gv 2,20.27), non 
può sbagliarsi nel credere, e manifesta questa sua proprietà mediante il 
senso soprannaturale della fede di tutto il popolo, quando «dai vescovi 
fino agli ultimi fedeli laici» mostra l’universale suo consenso in cose di 
fede e di morale.10

È tempo, il nostro, per una vera ricezione accrescitiva del concilio, 
cioè critica contestuale e generativa, che consideri il concilio come un 
unico corpo e che, colto nella dinamica del suo evento, venga recepito 
come un autentico atto di Tradizione. Ad esempio con una assunzione 
di quelle categorie teologiche, dal tenore teologale battesimale, che 
spingono il nostro esserci ecclesiale nella storia secondo l’esserci dello 
Spirito di Dio, dello Spirito che è Dio, nella storia, che ci permettono 
di cogliere e accogliere l’esperienza sacramentale e di prossimità della 
presenza del Risorto tra/di noi. Penso ad esempio ai tre «modo Deo 
cognito» riportati, oltre che in Gaudium et spes, anche in Nostra aetate 
e in Ad gentes,11 la categoria dell’actuosa partecipatio, quella del sensus 
fidei fidelium, insieme a quella dei segni dei tempi. Leggere le quattro co-
stituzioni conciliari insieme e in esse cogliere le strutture teologiche che 
hanno retto il concilio così da farne un evento dello Spirito, ci permette-
rebbe finalmente di recepire ed accrescere il concilio nello Spirito in cui 
è avvenuto. E soprattutto ci impedirebbe di attuare una recezione dei 
testi del concilio de-contestualizzata, contestualizzandolo invece tanto 
al tempo in cui esso si è celebrato, quanto all’intero impianto teologico 
delle quattro costituzioni. In questo orizzonte teologico di una ricezione 
accrescitiva del concilio pongo la mia proposta di riflessione sulla que-
stione della sinodalità come concretezza contestuale.

10	 Lumen gentium (21 novembre 1964), n. 12, in AAS 57 (1965), 16.
11	 Cf. Nostra aetate, n. 4 (nel contesto del dialogo con l’ebraismo): «La Chiesa attende il 

giorno, che solo Dio conosce, in cui tutti i popoli acclameranno il Signore con una sola 
voce e «lo serviranno sotto uno stesso giogo»; Ad gentes, n. 7: «Benché quindi Dio, 
attraverso vie che lui solo conosce, possa portare gli uomini che senza loro colpa igno-
rano il Vangelo a quella fede “senza la quale è impossibile piacergli”, è tuttavia compito 
imprescindibile della Chiesa, ed insieme suo sacrosanto diritto, diffondere il Vangelo; di 
conseguenza l’attività missionaria conserva in pieno – oggi come sempre – la sua validità 
e necessità».

Fidei communio 2025 2.indb   181Fidei communio 2025 2.indb   181 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



182

    FORUM 

  3. �Tancredi del Gattopardo o Pino Puglisi di Brancaccio? 

Sarebbe bello riprendere l’espressione teologica del categoriale, della 
complessa questione della soggettualità della Chiesa e del suo dispie-
garsi come esserci in analogia al modo della presenza di Dio,12 dell’azio-
ne dello Spirito, e dell’accadere nella storia del regno di Dio. Si tratta di 
vincere la tentazione di rileggere la questione del sinodo e della sino-
dalità con l’intelligenza del cambiamento propria del principe di Lam-
pedusa del Gattopardo, facendo di papa Francesco un nuovo Garibaldi: 
dopo il rosario, la famiglia si ritrova per la cena, consumata secondo il 
cerimoniale prezioso e da secoli sempre uguale nelle nobili casate del 
Sud. Il principe è silenzioso e preda di cupi pensieri, e dopo cena, in 
carrozza, facendosi accompagnare a Palermo dal povero padre Pirro-
ne, si dirige nelle zone malfamate della città, da quella Mariannina che 
ben conosceva le sue improvvise visite a tarda sera. La mattina succes-
siva irrompe nella sua stanza il nipote Tancredi, amatissimo per la sua 
baldanza e giovinezza, che ironizza sulle avventure notturne e libertine 
dello zio e viene a prendere congedo da lui prima di unirsi ai garibaldini 
rivoluzionari. Garibaldi è già sbarcato, infatti, e sta conquistando l’isola. 
Tancredi ardente e scaltro si unirà ai Mille, convinto dell’inevitabilità 
della caduta dei Borboni e dei sicuri vantaggi che le nuove classi emer-
genti trarranno dall’appoggiare i nuovi venuti. «Se vogliamo che tutto 
rimanga come è, bisogna che tutto cambi», egli dichiara allo zio scettico 
davanti ai cambiamenti, con questa frase rimasta poi famosa nel patri-
monio letterario siciliano.

Ma in Sicilia, oltre all’espressione di Tancredi come mentalità dif-
fusa negli uomini di potere, abbiamo anche la profezia mite di Puglisi: 
«Se ognuno fa qualcosa insieme si può fare molto». Mi pare che questa 
seconda espressione attraversi la paura o il timore teologico che ciò che 
nella Chiesa non diventi diritto o liturgia poi vada perduto nella retori-
ca delle esortazioni, per approdare alla nuova riva pneumatica dell’av-
viare processi. Di quei cambiamenti veri e profondi che necessitano di 
tempo perché si coniugano nella difficilissima reciprocità reciprocante 

12	 «Ma forse bisognerebbe ricordare che per Rahner i tre modi distinti di sussistenza sono 
interni al discorso teologico sull’auto-immanenza divina, mentre nel discorso teologico 
sull’auto-comunicazione storico-salvifica di Dio si dovrebbe parlare – come faceva lui 
stesso – di tre modi concreti di presenza: lo spauracchio del modalismo non si dissolve, 
ma il termine presenza riesce bene a interpellare il credente» (M. Naro, Karl Rahner e la 
rivisitazione decostruttiva della teologia trinitaria, in Ricerche Teologiche XXXV/2 [2024], 
232-233).

Fidei communio 2025 2.indb   182Fidei communio 2025 2.indb   182 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  VITO IMPELLIZZERI, La sinodalità come ricezione del Vaticano II    

183

ecclesiale tra conversione, riforma e rinnovamento. Paolo VI ha avviato 
nella Chiesa questi processi di mentalità tra conversione, riforme e rin-
novamento. Perché di questa reciprocità reciprocante vive la concreta 
differenza tra persone e istituzioni che nello stile della vita della Chiesa, 
secondo il gesuano «tra voi non è così» (cf. Mc 10,35-45), fa la differen-
za con il governo dei principi di questo mondo. Per dirla con Gesù: non 
è questione di potere, ma di servizio. Se la conversione immediatamen-
te indirizza i passi della riflessione verso la spiritualità e l’umiltà, apre il 
tema teologico della santità e del servizio, al modo del Servo e la gram-
matica della lavanda dei piedi, quello della riforma e del rinnovamen-
to invece bussano finanche alla porta dell’istituzione e ai suoi organi di 
governo, ponendo nel cono di luce conciliare (e sinodale) la reciproci-
tà di munus e potestas e la questione dell’actuosa partecipatio di tutto 
il popolo di Dio attraverso il battesimo, se debba riguardare anche le 
forme concrete del governo e delle decisioni13 nelle procedure deter-
minative, o se debbano restare momento di ascolto e di discernimento, 
cioè organi consultivi; poi passano a quelle questioni che chiedono se la 
grammatica universale sacramentale, nella sua normatività celebrativa, 
debba essere uguale per tutti e in ogni parte del mondo, finora garanzia 
di appartenenza e di partecipazione all’unica Chiesa cattolica, o se que-
sto debba prevedere una sorta di ospitalità interculturale e culturale e 
quindi la possibilità di alcune cose proprie che narrino la vita concreta e 
culturale di quel popolo di Dio celebrante; per finire infine nella stanza 
dei valori irrinunciabili e delle controversie morali, dove ancora a chi fa 
attenzione giungono gli echi della dibattuta recezione di Amoris laetitia 
e soprattutto del suo numero 3 e della nota 351.14

13	 Cf. M. Grech – S. Dianich – A. Borras – F. Coccopalmerio – P. Coda – V. Di Pilato 
(ed.), Sinodalità e partecipazione. Il soggetto ecclesiale della missione, Roma, Città Nuova, 
2023.

14	 Amoris laetitia, n. 3: «Ricordando che il tempo è superiore allo spazio, desidero riba-
dire che non tutte le discussioni dottrinali, morali o pastorali devono essere risolte con 
interventi del magistero. Naturalmente, nella Chiesa è necessaria una unità di dottrina 
e di prassi, ma ciò non impedisce che esistano diversi modi di interpretare alcuni aspet-
ti della dottrina o alcune conseguenze che da essa derivano. Questo succederà fino a 
quando lo Spirito ci farà giungere alla verità completa (cf. Gv 16,13), cioè quando ci in-
trodurrà perfettamente nel mistero di Cristo e potremo vedere tutto con il suo sguardo. 
Inoltre, in ogni paese o regione si possono cercare soluzioni più inculturate, attente alle 
tradizioni e alle sfide locali. Infatti, le culture sono molto diverse tra loro e ogni principio 
generale […] ha bisogno di essere inculturato, se vuole essere osservato e applicato». 
Nota 351: in certi casi, potrebbe essere anche l’aiuto dei Sacramenti. Per questo, «ai 
sacerdoti ricordo che il confessionale non dev’essere una sala di tortura bensì il luogo 
della misericordia del Signore» (esort. ap. Evangelii gaudium [24 novembre 2013], n. 

Fidei communio 2025 2.indb   183Fidei communio 2025 2.indb   183 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



184

    FORUM 

Serenamente però bisogna guardare questo cambio di passo del 
Magistero di Francesco dentro un cambiamento epocale che riguarda 
tutta l’umanità nel complesso rapporto di reciprocità tra governo (nor-
me) e partecipazione (democrazia), perché la nuova epoca, che stiamo 
attraversando, segnata fortemente dai media, ha avviato un difficile 
rapporto con la verità (questione determinante) attraverso il maggior 
numero di informazioni fruibili, e l’ambiguità del dire che uno vale uno 
in ogni contesto. In un corridoio di ospedale uno non vale uno, dipende 
dal ruolo e dalla responsabilità e dalla competenza (nella Chiesa anche 
dalla grazia legata al suo stato), in un’aula di tribunale uno non vale uno, 
in una classe uno non vale uno. La democrazia così viene ridotta a voto, 
la partecipazione a numero. Le logiche sotterranee del pubblico che 
queste strutture provocano hanno anche indebolito il senso pubblico 
della Chiesa, quello presente anche nel senso di fede dei fedeli. Il tema 
teologico della credibilità oggi è molto complesso ed anche legato a 
quello della comunicazione e della visibilità. Di fronte a questa crisi della 
partecipazione nelle sue varie gerarchie di verità allora la tentazione più 
forte è quella di fare del passato la misura del presente, perché il pas-
sato non diventi passato, secondo una bellissima intuizione di Cataldo 
Naro.15 Invece il cambiamento, tra conversione, riforma e rinnovamen-
to, non può avere le misure del passato, ma deve avere le misure dei 
venienti e del Veniente, deve accadere tra di noi come grazia e come 
discernimento, come Tradizione e come Profezia, come senso di Dio e 
senso del regno,16 per questo pienamente senso della fede. Da qui un 
nuovo senso della Chiesa, sotto il cono di luce del vangelo e del concilio.

  4. �Pezze nuove su vestiti nuovi, vini nuovi in otri nuovi

Nessuno mette un pezzo di stoffa grezza su un vestito vecchio, perché 
il rattoppo squarcia il vestito e si fa uno strappo peggiore. Né si mette 
vino nuovo in otri vecchi, altrimenti si rompono gli otri e il vino si versa 
e gli otri van perduti. Ma si mette vino nuovo in otri nuovi, e così l’uno e 
gli altri si conservano (Mt 9,16-17).

44, in AAS 105 [2013], 1038). Ugualmente segnalo che l’eucaristia «non è un premio 
per i perfetti, ma un generoso rimedio e un alimento per i deboli» (n. 47, 1039).

15	 Cf. C. Naro, Camminare con passo giovane. Lavoro culturale e servizio ecclesiale di una 
Facoltà Teologica, F. Lomanto (ed.), Soveria Mannelli, Rubbettino, 2020.

16	 Cf. l’analogia regni in C. Theobald, Spirito di santità. Genesi di una teologia sistematica, 
Bologna, EDB, 2017.

Fidei communio 2025 2.indb   184Fidei communio 2025 2.indb   184 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  VITO IMPELLIZZERI, La sinodalità come ricezione del Vaticano II    

185

La tentazione di pezze nuove su vestiti vecchi, o di vini nuovi in 
otri vecchi, oggi ci riguarda nella misura in cui speriamo di poter rea-
lizzare dei miglioramenti più che degli aggiornamenti (riprendendo la 
categoria ecclesiologica di Giovanni XXIII) e delle riforme (riprendendo 
quella di Paolo VI) per la vita della Chiesa e il suo senso nella storia, non 
solo nel mondo, tra gli uomini e le donne di ogni tempo. È determinante 
la questione teologica del tempo, in una tensione tutta nostra del cam-
biamento epocale tra secolo (da non confondere con il secolarismo) ed 
escatologia, riflesso nella storia della salvezza fra incarnazione e la se-
conda venuta del Figlio dell’uomo, secondo il compimento del tempo. 
Una modalità riflessa dell’esserci secondo una teologica della presenza 
e del cammino, e la sua differenza con il qui ed ora del regno di Dio, 
come appello della Chiesa oltre sé stessa, sacramento di unità di tutto il 
genere umano. La teologia del tempo può essere un adeguato orizzonte 
ermeneutico del senso della Chiesa nella storia che è salvezza e diventa 
chiave per entrare nella contemporaneità del cambiamento antropo-
logico e dell’antropocene in atto, assumendo quelle sfide epocali per 
l’annuncio del vangelo che ci riguardano: il nuovo continente della rete 
e il nuovo accadere in esso dell’umano-senza-carne con i volti e le emo-
zioni generate dai pixel;17 il pluralismo delle culture e delle religioni che 
avviene in una nuova geopolitica del territorio e dei confini, del glocale, 
dove tutto accade nell’immediato delle relazioni che a fatica attendono 
e avvertono la necessità di strutture di mediazione; la questione della 
pace e la nuova geopolitica globale e le nuove forme di colonialismo; 
il riposizionamento ecclesiale comunitario povero ai margini e ai limiti 
dell’urbanistica del potere, non più solo un cristianesimo oltre la cri-
stianità, ma la necessità di una nuova presenza comunitaria della Chiesa 
con il potere dei segni evangelici, e non i segni del potere, richiamando 
una espressione nota del vescovo povero di Molfetta, don Tonino Bel-
lo; la memoria forte di un cristianesimo a fondamento della costruzione 
dell’Europa e dell’Occidente che non può lasciarsi ridurre a cultura, pur 
restando in un dialogo culturale strutturante l’urbanistica dell’umano, 
secondo quella bella intuizione montiniana, legata al Manzoni e poi ap-
prodata alla Gaudium et spes che non c’è nulla di autenticamente umano 
che non riguardi il vangelo, e viceversa. Rahner fu quello che più di tutti 
avvertì come l’esperienza del mondo e del globale chiedeva una nuova 
consapevolezza della Chiesa cattolica, una sorta di senso del mondo. 

17	 Cf. M. Naro, La metempsicosi digitale nell’aldilà algoritmico: risorgere nel tempo dell’A.I., 
in PATH – Misericordia e giustizia XXIII/2 (2024), 385-412.

Fidei communio 2025 2.indb   185Fidei communio 2025 2.indb   185 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



186

    FORUM 

Il processo di decentramento per una mentalità della rete e del locale 
(in verità metafore del regno di Dio), capace di riformulare la certezza 
dell’universale, oltre una traduzione teologica della filosofia aristotelica, 
è una vera sfida ecclesiologica contemporanea: il tutto nel frammento, 
secondo le bellissime pagine di von Balthasar,18 non riguarda quindi solo 
il sacramento dell’eucaristia, la presenza del Cristo risorto tra di noi, ma 
riguarda anche l’esserci della Chiesa nella storia e nel mondo, con la sua 
presenza comunitaria concreta e con la sua presenza universale. È tem-
po di una nuova consapevolezza teologica del locale e dell’universale 
riguardo al mistero della Chiesa. È tempo, dunque, di una nuova lettera 
a Diogneto.

I cristiani né per regione, né per voce, né per costumi sono da distin-
guere dagli altri uomini. Infatti, non abitano città proprie, né usano un 
gergo che si differenzia, né conducono un genere di vita speciale. La 
loro dottrina non è nella scoperta del pensiero di uomini multiformi, né 
essi aderiscono ad una corrente filosofica umana, come fanno gli altri. 
Vivendo in città greche e barbare, come a ciascuno è capitato, e ade-
guandosi ai costumi del luogo nel vestito, nel cibo e nel resto, testimo-
niano un metodo di vita sociale mirabile e indubbiamente paradossale. 
Vivono nella loro patria, ma come forestieri; partecipano a tutto come 
cittadini e da tutto sono distaccati come stranieri. Ogni patria straniera 
è patria loro, e ogni patria è straniera. Si sposano come tutti e generano 
figli, ma non gettano i neonati. Mettono in comune la mensa, ma non il 
letto. Sono nella carne, ma non vivono secondo la carne. Dimorano nella 
terra, ma hanno la loro cittadinanza nel cielo. Obbediscono alle leggi 
stabilite, e con la loro vita superano le leggi. Amano tutti, e da tutti ven-
gono perseguitati. Non sono conosciuti, e vengono condannati. Sono 
uccisi, e riprendono a vivere. Sono poveri, e fanno ricchi molti; mancano 
di tutto, e di tutto abbondano. Sono disprezzati, e nei disprezzi hanno 
gloria. Sono oltraggiati e proclamati giusti. Sono ingiuriati e benedicono; 
sono maltrattati ed onorano. Facendo del bene vengono puniti come 
malfattori; condannati gioiscono come se ricevessero la vita. Dai giudei 
sono combattuti come stranieri, e dai greci perseguitati, e coloro che li 
odiano non saprebbero dire il motivo dell’odio. A dirla in breve, come 
è l’anima nel corpo, così nel mondo sono i cristiani.19

18	 Cf. H.U. von Balthasar, Il tutto nel frammento, Milano, Jaca Book, 2017.
19	 A. Quacquarelli (ed.), Didachè – Prima lettera di Clemente ai Corinzi – A Diogneto, 

Roma, Città Nuova, 2008.

Fidei communio 2025 2.indb   186Fidei communio 2025 2.indb   186 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  VITO IMPELLIZZERI, La sinodalità come ricezione del Vaticano II    

187

  5. Riconoscere, annunciare, farsi prossimi

Si tratta allora di non cedere ad una falsa teologia aziendale, che abbia 
le esigenze politiche o le urgenze dei numeri e della centralità, perché 
le misure non cristiche delle domande di cambiamento provengono e 
conducono ad una riflessione teologica dell’autoreferenzialità e dell’au-
tosalvezza fra le cose del mondo nel nome di Dio, meglio del divino. 
La sfida invece di comprendere teologicamente il secolo, diverso dal 
secolarismo, conduce ad una riflessione teologica dell’esserci della co-
munità dei discepoli nelle cose dell’umano segnate e salvate dalla carne 
del Figlio di Dio, carne assunta e ascesa al Padre, nell’attesa della sua 
venuta, come dice la liturgia, con la forza performativa delle parole della 
fede. Cosa dunque mettere al centro nel decentramento ecclesiologi-
co? Il riflesso teologico dello stile gesuano del mettere al centro e del 
porsi in mezzo conduce decisamente al centro del regno di Dio, la cui 
misura sono i bambini, i poveri, gli ultimi, i venienti, i figli. Il futuro, scelta 
programmatica, che chiede il teologale della speranza, tra fede e carità, 
tra verità e amore. La teologia oltre uno statuto epistemologico ha an-
che uno statuto agapico. Il traghettamento dall’Essere all’Amore è una 
delle più belle intuizioni di Paolo: «L’amore del Cristo infatti ci possie-
de; e noi sappiamo bene che uno è morto per tutti, dunque tutti sono 
morti» (2Cor 5,14). Questo ci spinge a guardare ai segni dei tempi e al 
discernimento nel colloquio nello Spirito. L’incontro tra Dio e la storia 
diventa salvezza. Il quando della salvezza è il nostro tempo. La domanda 
discepolare delle origini, «cosa dobbiamo fare?», in una consapevolez-
za credente e fraterna della storia resa salvezza per tutti per mezzo di 
Cristo, oggi diventa domanda ermeneutica della presenza del Risorto 
nella storia. La sua presenza è il luogo vivo dove la Chiesa deve esserci 
come comunità discepolare che riconosce ed indica, che annuncia, che 
fa il salto della prossimità. È il metodo teologale dell’esser-ci discepola-
re: riconoscere, annunciare, farsi prossimi.

Scriveva Yves Congar che per riforma si deve intendere quella 
capacità di liberare il «Vangelo dalle forme sociologiche, pastorali, li-
turgiche, più o meno antiquate, per restituirgli tutto il suo dinamismo in 
un mondo che richiede nuove forme, nuove espressioni [e] l’invenzione 
di nuove strutture».20 «La Chiesa, dunque, per ritrovare sé stessa, deve 

20	 Y. Congar, Vera e falsa riforma nella Chiesa, Milano, Jaca Book, 2015, 9; citato in Cle-
menzia – Salato, Processualità, Sinodalità, Riforma, 77. 

Fidei communio 2025 2.indb   187Fidei communio 2025 2.indb   187 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



188

    FORUM 

costantemente lasciarsi provocare da questa continua e ontologica ten-
sione tra mondo e Cristo».21

Ecco allora le mie proposte maturate in questo breve percorso: 
se tra il già e il non ancora accade l’esperienza del kairos, e tra il non 
più e il non ancora accade l’esperienza della krisis, la sinodalità accade 
come esperienza ecclesiale tra kairos, krisis e profezia, perché realizza il 
nuovo rapporto pneumatico tra profezia e governo. È tempo di offrire 
una lettura categoriale della spendibilità plurale delle categorie di si-
nodalità nell’orizzonte epistemologico ed agapico della ecclesiologia a 
confronto con il Magistero colloquiale di Francesco. Così da superare lo 
steccato dell’autoreferenzialità come paura e come domanda, ovvero la 
conversione come misura della riforma e del rinnovamento cioè l’oltre 
del dirsi dello Spirito nel darsi della Chiesa.

21	 Clemenzia – Salato, Processualità, Sinodalità, Riforma, 82.

Fidei communio 2025 2.indb   188Fidei communio 2025 2.indb   188 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



189

SINODALITÀ 
E ATTIVITÀ NORMATIVA 
NELLA CHIESA� di Geraldina Boni

1. A luglio 2024 è comparsa sul Corriere della Sera un’intervista di Mas-
simo Franco a colui che è stato prefetto dell’Archivio Apostolico Vati-
cano per 27 anni, in occasione dell’abbandono dell’importante incarico 
per raggiunti limiti d’età. Alla domanda del giornalista – avvalendosi 
dell’angolo visuale privilegiato di chi a lungo ha presieduto alla colla-
zione di tutti i documenti della Santa Sede – «Quale immagine della 
Chiesa emerge? Vede una decadenza o segni di rinascita?», mons. 
Sergio Pagano, studioso estraneo a polemiche o faziosità, non esita a 
tracciare un bilancio non troppo entusiasmante della situazione attuale: 
«Tristemente, dopo il Concilio Vaticano II c’è stato uno sbandamento 
generale: troppe aspettative. Si è creato disordine nella disciplina, nei 
seminari e negli atenei pontifici. In dottrina si è registrata una crisi sem-
pre più profonda. E in questo clima di incertezza a prevalere è stata una 
vistosa confusione. Registro il disorientamento dei fedeli, e una certa 
decadenza del pensiero teologico».1 Che oggi, d’altronde, nella Chiesa, 
si versi in una patente crisi, la quale, per quanto qui ora preme, investe 
appunto la teologia e segnatamente, forse se possibile a livelli ancora 
più accentuati e devastanti, il diritto canonico, mi pare sia constatazione 
di un’oggettività palmare e incontestabile.2 

GERALDINA BONI
Professore ordinario di Diritto canonico, di Diritto ecclesiastico e di Storia del diritto cano-
nico, Dipartimento di Scienze giuridiche, presso l’Alma Mater Studiorum – Università di 
Bologna.
mailto:geraldina.boni@unibo.it

1	 M. Franco, Monsignor Sergio Pagano: «Mai censurato carte delicate. Il bunker non basta 
più», in Corriere della Sera, 12 luglio 2024.

2	 Su questa “crisi” (in particolare accezione del termine) mi sono soffermata in G. Boni, 
Algunas reflexiones sobre el anhelado y laborioso connubio entre la ciencia canónica y la 

 FORUM

Fidei communio 2025 2.indb   189Fidei communio 2025 2.indb   189 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



190

    FORUM 

In particolare, della non superficiale impasse in cui versano lo ius 
Ecclesiae e la canonistica mi sono ampiamente e impietosamente oc-
cupata nella mia ricerca scientifica degli ultimi dieci anni, dedicando 
anche un lavoro monografico3 al coacervo di criticità che affliggono la 
produzione legislativa ecclesiale, costellata di errori e inesattezze, con-
traddizioni e incoerenze: non senza additare le immediate ripercussio-
ni, nefaste e sovente irrimediabili, sulla sostanza delle realtà regolate, 
quindi sui diritti e sulla stessa condizione esistenziale dei christifideles. 
Anche da una pura ricognizione – in sé non semplice, data l’alluvionalità 
degli interventi – si staglia con nettezza un inquietante panorama, fram-
mentato e caotico: segnato da un corteo incessante di provvedimenti 
spesso difettosi e claudicanti dal punto di vista prettamente giuridico, 
con testi non di rado approssimativi, strabici e necessitanti di raddriz-
zamenti, quindi tosto seguiti da indicazioni applicative a loro volta fret-
tolose, talora deroganti principi solidificati altresì nei sistemi giuridici 
secolari; senza dimenticare le “smagliature” relative alla, pur essenziale, 
promulgazione e pubblicazione delle norme, all’intitolazione ovvero 
alla loro “versione ufficiale” e ad altri profili formali, ma tutt’altro che 
oziosamente formalistici. E se questa frastornante “emergenzialità” del-
la legislazione canonica, il cui avvio è invero anteriore al pontificato di 
Francesco ma che negli ultimi due lustri era divenuta visibilmente paros-
sistica, potrebbe al limite comprendersi e scusarsi quanto a problema-
tiche urgenti che vanno tempestivamente debellate ed estirpate (come 
la repressione degli abusi sessuali), essa, in altri ambiti, lascia sconcertati: 
dal diritto penale al processo di nullità matrimoniale, dalla rinuncia – più 
o meno volontaria – dei vescovi e dei titolari di altri uffici alla vita con-
sacrata e alle associazioni internazionali di fedeli, dal Sinodo dei vescovi 

ciencia teológica, in Ius Canonicum 61 (2021), 9-41 (versione italiana scaricabile dal sito 
della rivista: Qualche riflessione sull’ambìto e travagliato connubio tra scienza canonistica 
e scienza teologica).

3	 Mi permetto di rinviare, per una rassegna delle criticità della produzione normativa ca-
nonica contemporanea, a G. Boni, La recente attività normativa ecclesiale: finis terrae 
per lo ius canonicum? Per una valorizzazione del ruolo del Pontificio Consiglio per i testi 
legislativi e della scienza giuridica nella Chiesa, Modena, Mucchi Editore, 2021 (volume 
open access consultabile all’indirizzo www.mucchieditore.it/images/Extra/Boni---Ani-
ma2-open-access.pdf). Invero il libro è precocemente invecchiato quanto alla lista dei 
provvedimenti che si è velocissimamente ingigantita. Non smentito, tuttavia, e anzi vie-
più confermato è il filo rosso che assemblava e pervadeva quella che avrebbe potuto 
sembrare una mera enumerazione di leggi, e purtroppo delle pecche e delle incongrui-
tà connotanti le medesime: esso consiste nell’afflitto e angosciato rovello sul tradimento 
e la dilapidazione del diritto canonico. 

Fidei communio 2025 2.indb   190Fidei communio 2025 2.indb   190 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  GERALDINA BONI, Sinodalità e attività normativa nella Chiesa    

191

alla Curia romana, fino alla materia liturgica, per ricordare solo alcuni dei 
quadranti scombussolati da veri e propri “tsunami” normativi. 

Per parte sua, la scienza canonistica assiste pietrificata non tanto a 
questa inarrestabile disintegrazione della codificazione o di assetti nor-
mativi consolidati, quanto, più gravemente, allo sfacelo di quelle basi 
minimali di certezza del diritto irrinunciabili anche nel, pur atipico, or-
dinamento canonico:4 senza essere in alcun modo convocata in ausilio e 
soccorso, per contro percependosi come intenzionalmente estromes-
sa. Proprio l’imbarazzata impotenza e la rigida paralisi di quest’ultima, 
marginalizzata in un’inerzia coatta – ovvero intenta a dissertare su ar-
gomenti, come il riscaldamento globale o i flussi migratori, non proprio 
canonisticamente primari –, rappresentano la spia più lampante del suo 
turbamento: che non è poi solo, per così dire, “pragmatico”, quale fru-
strante inettitudine a incidere sulla politica legislativa e a concorrere nel 
forgiare il diritto vigente per renderlo adeguato alla realtà e pienamen-
te conforme a giustizia, come pure dovrebbe essere; ma si presenta, a 
monte (anzi, forse, a valle di questa proscrizione), pure come uno smar-
rimento, precipuamente e funditus, intellettuale e culturale. Al riguardo 
sono fermamente convinta che, se si volesse identificare la parola ovvero 
la tematica più eloquentemente paradigmatica dello spaesamento che 
attanaglia i cultori della scienza canonistica, il riferimento più immediato 
e spontaneo, direi quasi scontato, è al lemma sul quale mi è stato do-
mandato di esprimermi: quella sinodalità di cui tutti abbondantemente 
e assillantemente disquisiscono, fomentando una babele assordante di 
reciproca incomprensione. D’altronde, anche quei canonisti che, per ti-
more o per piaggeria, oppure anche per insipienza, non fanno trapelare 
malessere fingendo normalità, non possono misconoscere la scarsissima 
audience che l’apporto dei giuristi sulla sinodalità ha riscosso da parte 
dell’autorità ovvero nei congressi di maggior risonanza al proposito.

2. Non per questo, peraltro, tali apporti sono mancati. Non mi sogno, tut-
tavia, di avventurarmi qui in alcun modo neppure in una rassegna – ap-

4	 Anche qui rinvio, per spiegazioni più esaustive, al mio recente saggio: G. Boni, La cer-
teza del derecho en el ordenamiento canónico: una lectura diacrónica entre doctrina y 
normativa vigente, in Ius Canonicum 64 (2024), 13-64 (versione italiana scaricabile dal 
sito della rivista: La certezza del diritto nell’ordinamento canonico: una lettura diacronica 
tra dottrina e normativa vigente), con indicazioni di esempi e ulteriore letteratura, non-
ché a Ead., La certezza del diritto nell’ordinamento canonico tra straordinaria plasticità e 
rischio di abusi: considerazioni alla luce delle recenti evoluzioni della normativa ecclesiale, 
in A. Banfi (ed.), Certezza e incertezza delle regole. Un dialogo interdisciplinare, Bologna, 
Bologna University Press, 2025, 209-266.

Fidei communio 2025 2.indb   191Fidei communio 2025 2.indb   191 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



192

    FORUM 

positamente uso questo vocabolo e non quelli, più pregnanti, di esame o 
di illustrazione – delle opinioni espresse ovvero delle ricostruzioni che di 
tale concetto sono state edificate sul versante giuridico (benché sempre 
avvinto a quello teologico). Ciò perché, pur rinvenendosi non di rado 
in esse riflessioni originali, suggerimenti intelligenti, spunti intriganti,5 oc-
corre uno sforzo sovrumano di astrazione per individuare un denomina-
tore comune: e, se lo si riesce a scorgere, appare, come si vedrà, un poco 
deludente. Pertanto, la mia, probabilmente deviata ma indeponibile, 
“deformazione” da giurista positiva m’induce a diffidare e anzi a riget-
tare nozioni dai confini vaghi e fluttuanti, non riconducibili alla razionale 
chiarezza di un assioma. E, in effetti, la “metamorfosi” di cui al titolo del 
volume di Carlo Fantappiè, ora sotto i riflettori, a me sembra – dopo un 
profluvio di saggi di eterogeneo tenore su questo tema tanto à la page, 
e sul quale per vari anni s’è industriata un’assemblea sinodale6 dalla pro-
teiforme composizione7 e dall’ancora non del tutto decifrabile compe-
tenza –8 si sia irreversibilmente trasformata in una palude limacciosa, in 
cui è davvero difficile e, per me almeno, indisponente navigare. Come 
argutamente nota lo stesso Autore, «proprio perché privato di una pre-
cisa configurazione concettuale, il termine “sinodalità” rischia ormai di 
divenire, a seconda dei casi, uno slogan (un termine improprio e abusato 
per indicare il rinnovamento della Chiesa), un refrain (un ritornello cui si 
ricorre in ogni occasione, quasi per moda) o un mantra (un’invocazione 
miracolosa, capace di sanare tutti i mali presenti nella Chiesa)»:9 insomma 
una formula opaca e vacua, che, nel campo giuridico, proprio per questa 
sua ambigua polisemia, non soltanto cagiona reazioni di rigetto, ma può 
provocare conseguenze rovinose nella concretezza della vita ecclesiale.

Mi basta ora ricordare, attingendo alle memorie della mia incipien-
te formazione, che le accezioni di sinodalità oggi divenute più ricorrenti 

5	 Segnalo in particolare i contributi contenuti nel volume monografico di Ephemerides 
iuris canonici 62 (2022).

6	 Come noto, sul tema Per una Chiesa sinodale. Comunione, partecipazione, missione.
7	 Cf. il comunicato della Segreteria generale del Sinodo del 26 aprile 2023, pubblicato dal 

Bollettino della Sala Stampa della Santa Sede circa le novità sui partecipanti all’Assemblea 
generale ordinaria (cf. https://press.vatican.va/content/salastampa/it/info/2023/04/26/
partecipanti_assemblea-generale-ordinaria-del-sinodo-dei-vescovi.html).

8	 Sono posti in effetti come punti da approfondire nella stessa Synod23 – Relazione di Sintesi 
della prima Sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (4-29 
ottobre 2023) e risultati delle Votazioni, 28.10.2023, consultabile online all’indirizzo https://
press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2023/10/28/0751/01653.html.

9	 C. Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità. Dal Vaticano II a papa Francesco, Venezia, 
Marcianum Press, 2023, 84.

Fidei communio 2025 2.indb   192Fidei communio 2025 2.indb   192 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  GERALDINA BONI, Sinodalità e attività normativa nella Chiesa    

193

si discostano diametralmente dalle teorizzazioni su cui anche autorevo-
le dottrina canonistica, pure nel recente passato, era approdata: come 
quella della cosiddetta scuola di Monaco, sbocciata e proliferata sulle 
orme di prestigiosissimi Maestri – una scuola, non a caso, in cui il diritto 
si coniugava strettamente con la teologia.10 Teorizzazioni acute e sottilis-
sime: in particolare nel sagomare lo spessore della sinodalità nella nitida 
separazione da altre “categorie”, con essa pure, da sempre, in viscera-
le connessione, come quelle di communio, di collegialità, di conciliarità, 
di corresponsabilità, tra l’altro nelle loro difformi declinazioni a secon-
da delle successive stagioni temporali fino alla svolta del Vaticano II;11 
e sulle quali si era condensata, se non l’unanimità, una qualche sintonia, 
almeno nelle delimitazioni della canonistica.12 Quelle contemporanee, 
invece, sono, nella loro pletoricità e pluralità – spesso, peraltro, solo ver-
bale e linguistica –, percezioni della synodalitas13 notevolmente dilatate, 
che credo si possano etichettare, senza tema di smentite, come “aper-
te”, quasi “fluide” se non addirittura “gassose”: essendo oggi il termine 
adoperato con una miriade sconfinata e indomabile di significati,14 de-
bordanti poi in ogni contesto dell’esperienza della Chiesa. Nell’odierna 

10	 Mi riferisco in particolare a Eugenio Corecco, la cui riflessione sull’«ontologia della sino-
dalità», sviluppata in numerose pubblicazioni, ha rappresentato a lungo un punto di rife-
rimento dottrinale imprescindibile. Ritornano recentemente sul contributo di tale Auto-
re al riguardo: C. Fantappiè, Chiesa e sinodalità. Per un confronto con Eugenio Corecco, in 
Ephemerides iuris canonici 58 (2018), 461-478; J.R. Villar, Sinodalità e funzione consultiva. 
Il contributo di Eugenio Corecco, in Rivista teologica di Lugano 23 (2018), 197-212.

11	 Lo stesso Fantappiè rileva come sia «chiaro […] che l’idea di sinodalità scaturita dal Vati-
cano II, nonostante l’identità del nome, è una realtà ancora differente da quella concilia-
rista e da quella episcopalista del primo o del secondo millennio», e che «ogni discorso 
sul concetto di sinodalità, così come si presenta oggi, non può che partire dai testi e dal 
contesto del concilio Vaticano II» (Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 14-15). 

12	 Cf. ad esempio, su questi concetti, due manuali di diritto canonico cronologicamente 
distanti tra loro: C. Cardia, Il governo della Chiesa, Bologna, Il Mulino, 2002, 211ss.; C. 
Fantappiè, Il diritto canonico nella società postmoderna. Lezioni universitarie, Torino, G. 
Giappichelli Editore, 2020, 382ss, ove l’Autore, definendo la sinodalità, pure si premura 
di specificare: «almeno a stare alla tradizione canonica»; si sofferma inoltre sulle posi-
zioni di Corecco anche in Id., Metamorfosi della sinodalità, 31ss, segnalando le critiche 
ricevute da parte dei teologi.

13	 Nei documenti del concilio Vaticano II, come noto, non si rinviene il termine. Nel Codex 
iuris canonici troviamo l’aggettivo synodalis e il sostantivo synodus. La parola compare 
nella versione italiana della costituzione apostolica di Francesco, Episcopalis communio 
(15 settembre 2018), in AAS 110 (2018), 1364, di cui ancora manca il testo in latino.

14	 Parla di sinodalità come «concetto astratto e plurivoco», sul cui contenuto teologi e 
canonisti non sono concordi, A. Borras, Sinodalità ecclesiale, processi partecipativi e mo-
dalità decisionali, in A. Spadaro – C.M. Galli (ed.), La riforma e le riforme nella Chiesa, 
Brescia, Queriniana, 2016, 210 (con ampi riferimenti dottrinali).

Fidei communio 2025 2.indb   193Fidei communio 2025 2.indb   193 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



194

    FORUM 

diffusa propensione a quella che è stata denominata, con un indovina-
to neologismo, la «“synodalisation” intégrale de l’Église»,15 se si sfoglia 
anche in modo cursorio la mole crescente della letteratura di disparata 
tipologia sull’argomento, ciò che se ne trae con nitore è il plesso poli-
cromo di sfumature cui la parola viene piegata; sfumature tra loro anche 
non lievemente divergenti, almeno prima facie – diversa, forse, potrebbe 
essere l’impressione se si scavasse al di sotto dell’epidermide –, e che, 
devo ammettere, fanno rimpiangere al giurista l’accuratezza scientifica 
di anteriori esposizioni dottrinali in punta di penna, e certo non solo per 
eleganza stilistica: magari censurabili, ma meticolosamente ritagliate. 

Carlo Fantappiè si è per contro, con coraggio e lucidità, adden-
trato in questo mare magno, ha selezionato con intelligenza alcuni autori 
più emblematici, ne ha sintetizzato con mano ferma il pensiero, miran-
do ambiziosamente a disegnare la parabola evolutiva delle speculazioni 
sulla sinodalità, tra teologia e diritto, negli ultimi decenni, ma altresì nel-
la storia risalente: azzardandosi addirittura a scoprirne alcuni plausibili 
precedenti o comunque sintomi nella Chiesa dei primi secoli. E in effetti 
il quadro che egli pennella risulta efficace, affascinante, convincente: 
tale da far baluginare e via via affiorare un sentiero che, malgrado sia 
talora dissestato e sdrucciolevole, pare permettere di pervenire alfine a 
una sinodalità ecclesiale con lineamenti quanto meno non contrastanti, 
rectius etimologicamente, non antinomici. Al termine infatti della sua di-
samina, sulla quale ovviamente non indugio rinviando alla fonte diretta, 
egli mostra di apprezzare la posizione di chi ha approntato della sinoda-
lità «una nozione omnicomprensiva delle attività compiute insieme dai 
fedeli in ambito liturgico, sacramentale, organizzativo e di governo nella 
Chiesa», ergentesi quindi, ontologicamente, quale «dimensione gene-
ralissima della medesima»:16 una conclusione, del resto, non troppo di-
stante da quella della Commissione teologica internazionale che finisce 
«per estendere al massimo la sua [della sinodalità: ndr] area semantica, 
fino a farla combaciare con la dinamica complessiva dell’organizzazione 
e della missione della Chiesa. […] Il che implica che la Chiesa sia chiama-
ta, in determinate circostanze, “ad attivare l’ascolto di tutti i soggetti che 
insieme formano il popolo di Dio per convergere nel discernimento del-
la verità e nel cammino della missione”».17 Peraltro il risultato raggiunto 

15	 A. Borras, “Episcopalis communio”, mérites et limites d’une réforme institutionnelle, in 
Nouvelle revue théologique 141 (2019), 83.

16	 Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 47.
17	 Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 58-59. Fantappiè si riferisce a due documenti 

della Commissione teologica internazionale: La sinodalità nella vita e nella missione 

Fidei communio 2025 2.indb   194Fidei communio 2025 2.indb   194 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  GERALDINA BONI, Sinodalità e attività normativa nella Chiesa    

195

dalla dottrina non è reputato appagante da Fantappiè, spingendolo a 
delineare le architravi portanti dell’ulteriore e ponderoso compito de-
finitorio, sia pur costellato di intralci, che egli è persuaso si esiga impel-
lentemente in particolare dalla canonistica. 

3. Eppure, pur ammirando e lodando l’impegno del collega e amico, 
svolto da par suo e dunque in maniera ineccepibile, e pur esortando 
alla lettura del suo libro, assai piacevole e istruttivo, da giurista positiva 
– e in questa veste ovviamente mi espongo agli strali di chi non nutra le 
medesime preoccupazioni – non posso non chiedermi si necesse est e 
cui prodest continuare a insistere sull’enucleazione minuziosa e animata 
da acribia di tale sinodalità irresistibilmente, recidivamente sfuggente. 
La quale, con questa accattivante ed effervescente, ma estremamente 
scivolosa consistenza, non può che continuare ad apparire muta e vana 
per il giurista che voglia accanitamente desumerne e stillarne delle nor-
me. Non addita, infatti, organi, poteri, procedure, modalità di azione, 
valenza degli atti, meccanismi di partecipazione o di controllo, canali di 
componimento dei dissensi e dei conflitti…18 Piuttosto enuncia enfa-
ticamente un vaste programme, il quale appare, se non pretenzioso e 
utopistico come la celebre e ironica locuzione potrebbe sottendere, an-
cora tutto da congegnare e allestire sul piano, prosaico e tecnico quanto 
si vuole ma indispensabile, della traduzione giuridica: cioè di quel di-
ritto chiamato in causa, proprio quanto alla sinodalità, episodicamente 
e quasi obtorto collo da chi ha impugnato le redini nella Chiesa dal 13 
marzo 2013, eppure non obliterabile.

Non sono le mie, né vogliono essere, si badi bene, considerazioni 
disfattiste e demolitrici, ovvero pervase da uno scetticismo esasperato 
e cinico; al contrario, l’animus che mi ispira è plasmato da un intento co-
struttivo intimamente realista, come deve essere quello di chi coltiva il 
diritto, il quale, proprio perché innervato e indissolubilmente collegato 
alla realtà, aspira a convenientemente confarsi alla stessa per modellarla 
e pilotarla, come si anticipava, secundum iustitiam. E sempre in fedeltà 

della Chiesa, 2 marzo 2018, e anche Il sensus fidei nella vita della Chiesa, 10 giugno 
2014.

18	 Osserva Montini: «La sinodalità non è un cammino comune “comunque sia”: ha biso-
gno di regole, magari nuove, ma di regole; di pesi e contrappesi escogitati per situa-
zioni nuove; di valutazione di pro e contra. A questa esigenza non pare, purtroppo, 
corrispondere una adeguata attenzione al diritto e una adeguata attenzione del diritto» 
(G.P. Montini, Il «cammino sinodale» in Germania. Una nota, in Quaderni di diritto eccle-
siale 34 [2021], 218). 

Fidei communio 2025 2.indb   195Fidei communio 2025 2.indb   195 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



196

    FORUM 

a questa vocazione sono francamente e pervicacemente convinta che 
discettare ancora di sinodalità per addivenire a una definizione dei con-
tenuti della medesima capillarmente articolata e precisamente contor-
nata nel suo vigore e nei suoi limiti,19 sulla quale s’accordino armonio-
samente ed euritmicamente i contributi dei teologi e segnatamente dei 
canonisti, corredata della decifrazione scrupolosa dei suoi presupposti 
e delle radici nella storia nonché dei suoi riverberi multiformi,20 sia im-
presa di Sisifo: oltremodo improba e faticosa, eppure, se non impos-
sibile, indirizzata all’insuccesso, nonché, soprattutto, fatalmente inutile. 
Questo, però, non comporta buttare via il bambino con l’acqua sporca: 
e il bambino è qui perfettamente impersonificato proprio da quelle co-
ordinate scarne, esili, dalla consistenza intrinsecamente leggera ed ete-
rea, che Carlo Fantappiè magistralmente tratteggia all’atto di distillare 
il succo del suo itinerario sulla graduale «fermentazione dottrinale»21 
in ordine al ganglio de quo: con il campeggiare di un’«idea di sinodalità 
che sottolinea il rapporto fraterno e comunionale di tutti i fedeli nella 
comunione ecclesiale e fra i diversi ministri e stati di vita».22 Nulla di 
più, ma neppure nulla di meno: e infatti, come si appurerà, non è poco. 
Insomma una sinodalità “allargata” come conspiratio dinamica, vitale e 
propulsiva – eviterei, come d’altronde delucida Fantappiè, l’insidioso 
rimando alla “democratizzazione”23–, scaturente incoercibilmente dal 
battesimo,24 alla missione della Chiesa, nei numerosi munera in cui que-

19	 Cf. le tre questioni «fra le più spinose» che Fantappiè pone in apertura del suo saggio 
(Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 8).

20	 Cf. Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 10: «Storicizzare la nozione di sinodalità aiu-
ta non solo a cogliere i suoi presupposti materiali e ideologici ma a collocarla all’interno 
dei modelli di Chiesa e di ordinamento canonico che si sono succeduti nel corso di due 
millenni. E quindi a valutarne le implicazioni di più larga rilevanza: in una parola significa 
capirne la funzione ecclesiale e le ricadute sull’intero sistema canonico». In Id., Punti cri-
tici del progetto di una «Chiesa sinodale», in Archivio giuridico Filippo Serafini 156 (2024), 
819, l’Autore rimarca ancora l’importanza, quanto alla sinodalità, del «problema di dar-
ne una definizione, di precisarne il significato o di fissarne il contenuto». 

21	 Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 24.
22	 Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 48.
23	 Cf. G. Boni – A. Zanotti, Sul contributo del diritto canonico al dibattito riguardo la de-

mocrazia, in Archivio giuridico Filippo Serafini 148 (2016), 3-82. Si diffonde sui rischi di 
ipotesi di “democratizzazione” della Chiesa sull’onda della sinodalità Fantappiè, Meta-
morfosi della sinodalità, 74ss; 99ss.

24	 Come ha poi puntualizzato lo stesso Fantappiè, «il fondamento teologico della nuova si-
nodalità è sempre di tipo sacramentale, ma viene diversamente identificato dai teologi. 
Secondo alcuni è da rinvenire nella celebrazione eucaristica della Chiesa locale, la quale 
esprime e valorizza la relazione di interdipendenza, di partecipazione e di consenso fra 
l’“uno”, “alcuni” e “tutti”, rispettivamente nella presidenza del vescovo, nella collabo-

Fidei communio 2025 2.indb   196Fidei communio 2025 2.indb   196 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  GERALDINA BONI, Sinodalità e attività normativa nella Chiesa    

197

sta può dipanarsi, dell’intero populus Dei, ognuno dispiegando i propri 
carismi e attitudini. 

Davvero, come evidenzia lo stesso Autore echeggiando anche al-
tri studiosi,25 la sinodalità è uno “spirito”, un afflato, ovvero un habitus, 
un’inclinazione – quindi, più strutturalmente, uno stile, un metodo –, e 
tale deve rimanere: senza poter e dover bramare la granitica compat-
tezza di un dogma teologicamente cesellato e cementato, e neppure 
poter e dover rifrangersi nel plastico rigore di un ventaglio di compagi-
nati istituti giuridici. Rincorrere tali mete, da sempre invero perseguite 
con tenacia dai cultori di quelle scienze che nell’ordinamento canonico 
sono stimate come sacre, si rivela in questo caso svantaggioso se non ad-
dirittura nocivo. Un’investigazione e una teoresi sul dilemma definitorio 
della sinodalità26 troppo analitiche e puntigliose, condotte secondo la 
morfologia e gli stilemi della ricerca scientifica “classica”, paiono oggi, 
almeno in questo francescano “cambiamento d’epoca”, inesorabilmen-
te fuori tempo e contesto: e soprattutto fanno balenare incombente il 
serio pericolo di dissolvere e di annientare quella sinodalità che, invece, 
proprio secondo la forma che ha assunto, può per converso assurgere, 

razione degli altri ministri e nella partecipazione attiva e cosciente di tutti i fedeli. […] 
Altri teologi preferiscono radicare la dimensione sinodale nella dignità battesimale e 
nella partecipazione al sacerdozio comune, privilegiando l’uguale dignità di tutti i fedeli 
nella Chiesa e il dono dello Spirito Santo da cui discendono i carismi da porre al servizio 
del popolo di Dio. Quest’impostazione appare più sensibile alla prospettiva orizzon-
tale delle relazioni interne alla Chiesa e tende a sottolineare i princìpi dell’uguaglianza 
rispetto al principio gerarchico» (C. Fantappiè, Antica e nuova sinodalità. Una compara-
zione, nella rivista telematica Stato, Chiese e pluralismo confessionale, www.statoechiese.
it 1 [2025], 17).

25	 Ad esempio Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 37-38. Qui l’Autore riassume le 
tesi del canonista e teologo Bernard Franck: «L’essenziale della sinodalità non è tanto il 
“principio” quanto lo “spirito”: essa, infatti, va vista come l’espressione privilegiata del 
“vivere insieme” proprio della fraternità cristiana, che si radica nella paternità di Dio e 
si esprime nella comunione dei cuori e nell’unanimità degli spiriti. Si potrà ottenere ciò 
solamente con uno sforzo prolungato e dopo aver messo in atto l’ascolto reciproco, lo 
scambio e la comunicazione, la condivisione e la solidarietà, il desiderio di conseguire 
un consenso e una convinzione comune», e conclude: «come non cogliere nelle affer-
mazioni di Franck tante anticipazioni dei caratteri attuali della nuova sinodalità?».

26	 Fantappiè resta convinto della rilevanza del problema (Fantappiè, Metamorfosi della 
sinodalità, ad es. 85ss), ribadendo anche nelle Conclusioni: «Il limite strutturale della 
nuova concezione della sinodalità […] sembra essere la configurazione sostanzialmente 
“liquida”, “progettuale” e “programmatica” in cui si è finora espressa. Di qui la necessità 
che essa venga non solo definita quanto ai criteri di rappresentanza ecclesiale, ai metodi 
e alle procedure consultive e deliberative (non di derivazione politico-sociologica ben-
sì teologico-canonistica), ma anche delimitata nei contenuti concreti e determinata nei 
suoi obiettivi di breve o medio termine» (p. 115).

Fidei communio 2025 2.indb   197Fidei communio 2025 2.indb   197 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



198

    FORUM 

contra spem, a rilevante elemento di sviluppo e fattore propellente del-
la vita ecclesiale, specie di quella giuridica. 

Del resto, come riscontrato, il “vento” frizzante di un’assorbente 
e dilagante sinodalità spira oramai in tutta la Chiesa e l’avvolge inte-
gralmente, assecondando l’input impresso con categorica perentorietà 
dal pontefice argentino, cui stava molto a cuore e che nella stessa con-
fidava per una palingenetica “primavera”. Dovendo peraltro la sua evo-
cazione mantenere quell’originario sapore della “suggestione” che ad 
essa è stato, a mio avviso, deliberatamente e imperiosamente impresso: 
coincidente, al fondo, con la vibrante ma invincibilmente magmatica, 
“omninclusiva” e “omninglobante” incitazione di papa Francesco – calo-
rosamente reiterata, seppur più volte ricalibrata27 – al «potenziamento 
delle sinergie in tutti gli ambiti della missione della Chiesa»28 tramite 
«l’ascolto reciproco di tutte le [sue] componenti».29 

4. Una suggestione, poi, che ai canonisti è parsa profilarsi con maggio-
re robustezza proprio allorquando lo stesso papa ha varato una nuova 
disciplina per il Sinodo dei vescovi con una legge il cui incipit, da cui 
essa prende titolo, è, come noto, Episcopalis communio.30 Infatti – per 
ricalcare qui gli accenti dell’articolo di un canonista prematuramente 
scomparso, pubblicato non a caso sulle colonne de L’Osservatore Roma-
no pressoché in concomitanza della promulgazione – Francesco, adot-
tando la forma fontis di una costituzione apostolica, cioè «la forma da 
riservare per un corpo normativo della maggiore importanza, rivolto a 
tutto il popolo di Dio e non solo a coloro che hanno una responsabilità 
ministeriale o un ufficio, rispondente a una esigenza che possa consi-
derarsi proveniente dal basso, con contenuti incidenti, almeno poten-
zialmente, in tutto l’ordinamento e non solo in un suo settore specifico, 
nonostante vertano solo su una istituzione concreta», avrebbe voluto 

27	 Come osserva Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 67: «La concezione della sinoda-
lità in papa Francesco è evoluta sensibilmente nel corso del suo pontificato. Se era evi-
dente, fin dagli inizi, la sua intenzione di assegnare maggior peso al governo collegiale», 
poi si è «indotto a ricentrare l’attività sinodale verso una finalità pastorale e spirituale». 
Cf. anche M. Faggioli, Sinodalità come rinnovamento ecclesiale in Papa Francesco, in 
Revista di cultura teológica XXIX/98 (2021), 77ss.

28	 Richiamo qui il noto discorso tenuto il 17 ottobre 2015 da Francesco, Occasione L an-
niversariae memoriae ab inita Synodo Episcoporum, in AAS 107 (2015), 1138-1144.

29	 A. Modrić, La sinodalità nel sistema giuridico della Chiesa, in Periodica 107 (2018), 546-
547, il quale sintetizza il Magistero recente sulla sinodalità, indugiando altresì sulle con-
nessioni tra la sinodalità medesima e la consultazione. 

30	 Francesco, Episcopalis communio, 1359-1378.

Fidei communio 2025 2.indb   198Fidei communio 2025 2.indb   198 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  GERALDINA BONI, Sinodalità e attività normativa nella Chiesa    

199

esplicitare con fermezza che «l’obiettivo del rinnovamento normativo 
non si esaurisce nell’organismo sinodale ma, attraverso di esso, include 
un progresso nella sinodalità come modo costitutivo di essere Chiesa e, 
pertanto, di svolgere i ministeri ecclesiali e altre responsabilità persona-
li».31 Saremmo dinanzi al levarsi, nel firmamento della Chiesa, della stella 
polare dell’«interazione sinodale nel governo pastorale»32 che andreb-
be con slancio e audacia seguita e che, oltrepassando ogni barriera ma 
ripudiando logiche spartitorie del potere,33 dovrebbe irradiarsi e infor-
mare l’intero agire ecclesiale, dal centro – d’altronde la sinodalità spicca 
nel Preambolo della costituzione apostolica Praedicate evangelium sulla 
Curia romana34 – alla periferia: anche e proprio, e qui arriviamo al punto 
che maggiormente interessa, in riferimento all’attività legislativa ovvero 
più latamente normativa nella sua interezza. 

Parimenti qui, però, si resta invischiati, palesemente e inevitabil-
mente, in un terreno incerto e un poco fumoso quanto alle ricadute giu-
ridiche: ma non è forse proprio quest’ineffabile ed evasiva indetermi-
natezza quella che si è prefissa il romano pontefice scomparso ad aprile 
di quest’anno per innescare quei famosi, imprevedibili, “processi” cui, 
dalla sua intronizzazione, ha incalzato la Chiesa tutta? Siamo poi sicuri 
che se anche canonisti e teologi – come in un sogno fantasioso inaspet-
tatamente avveratosi – avessero convenuto unanimi su una fisionomia 
ben sagomata di sinodalità, tale titolare del potere supremo l’avrebbe 
avallata e ratificata, garantendola con il suo primato? O è proprio que-
sto rigoglio stratificato e incontenibile di vaporosi fermenti sinodali il 
carburante che egli prefigurava per il cattolicesimo del terzo millennio? 
Che la risposta sia retorica mi sembra discenda inconfutabilmente da un 
contegno, al riguardo, inflessibile del successore di Pietro venuto “dalla 
fine del mondo”, il quale non ha oscillato in alcun modo su quella sinoda-
lità, invece appositamente oscillante, caldeggiata instancabilmente per 

31	 M.J. Arroba Conde, La costituzione apostolica “Episcopalis communio”. Anche la forma è 
importante, in L’Osservatore Romano, 22 settembre 2018, 7.

32	 Così J.I. Arrieta, Sinodalità e Sinodo dei Vescovi, in Ius Ecclesiae 31 (2019), 275.
33	 «Una teologia del laicato, che viene portata avanti come battaglia per una quota pro-

porzionale nel governo della Chiesa, è una caricatura di sé stessa e rimane tale anche se 
questo fraintendimento viene ammantato con il concetto di una direzione sinodale della 
Chiesa» (J. Ratzinger, Le basi antropologiche dell’amore fraterno, in Id., Chiesa: segno 
tra i popoli. Scritti ecclesiologici e di ecumenismo [Opera omnia 8/1], G.L. Müller [ed.], 
Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2021, 100).

34	 Cf. sul punto M. Ganarin, La riforma della Curia romana nella Costituzione Apostolica 
Praedicate Evangelium di Papa Francesco. Osservazioni a una prima lettura, in Il diritto 
ecclesiastico 133 (2022), 279ss.

Fidei communio 2025 2.indb   199Fidei communio 2025 2.indb   199 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



200

    FORUM 

la sua “Chiesa in uscita”. È dunque ad essa che il giurista deve volgersi, 
dando prova di quel realismo di cui non può non essere sempre copio-
samente dotato e deponendo le residue remore e perplessità. Senza 
inani velleità di piegarla ai suoi schemi, univoci e rassicuranti ma, rebus 
sic stantibus, inservibili, superiormente esiliati nella sterilità. E tuttavia a 
sua volta piegandola, con elastica empiria, al traguardo che non si può 
fallire e nemmeno più postergare: la restaurazione del ruolo ordinante 
del diritto nella Chiesa e della funzione autentica della canonistica al 
servizio della res iusta.

E infatti, come non cesso di esortare nei miei cahiers de doléance 
sul contemporaneo disperante status dello ius canonicum, al fine di non 
cedere allo sconforto e in un moto d’orgoglio che restituisca alla scienza 
quell’esuberante munus ermeneutico che non poco influì, in passato, 
sulla grandezza della Chiesa, l’appiglio alla sinodalità, proprio in quella 
sembianza così impalpabile e un poco slabbrata che ha assunto, potreb-
be rappresentare un’àncora di salvezza.35 Senza impelagarsi nelle inter-
minabili querelles sulle interrelazioni tra potestas ordinis e potestas iuri-
sdictionis, sui nessi tra Chiesa universale e Chiesa particolare ovvero su 
primato e collegialità, ma anche sulla corrispondenza-divergenza tra so-
cietà gerarchica e corpo mistico, sacerdozio comune e sacerdozio mini-
steriale, laici e ordinati in sacris: tutti snodi capitali che proiettano le loro 
ombre più che la loro luce nelle diatribe sulla sinodalità quale assistenza 
puramente consultiva oppure invece munita di prerogative giurisdizio-
nali e, dunque, decisionale. Ma, per converso, accontentandosi, per così 
dire, e “sfruttando” appieno quella sinodalità un poco general-generica 
cui sopra si è alluso, attingendola agli esiti del brillante tentativo di re-
ductio ad unum di Carlo Fantappiè: e che d’altra parte finisce per so-
vrapporsi alle inflessioni dei documenti ecclesiali.36 Principiando, però, 

35	 Della «partecipazione dei fedeli laici alla formazione delle leggi nella Chiesa» quale am-
bito di operatività della sinodalità parla anche Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 
95.

36	 In Synod23 – Relazione di Sintesi della prima Sessione della XVI Assemblea Generale Or-
dinaria del Sinodo dei Vescovi (4-29 ottobre 2023) e risultati delle Votazioni, del resto si 
legge: «La sinodalità può intendersi come camminare dei cristiani con Cristo e verso 
il Regno, insieme a tutta l’umanità; orientata alla missione, essa comporta il riunirsi in 
assemblea ai diversi livelli della vita ecclesiale, l’ascolto reciproco, il dialogo, il discerni-
mento comunitario, la creazione del consenso come espressione del rendersi presente 
di Cristo vivo nello Spirito e l’assunzione di una decisione in una corresponsabilità dif-
ferenziata», aggiungendo peraltro che «i termini “sinodale” e “sinodalità” richiedono un 
chiarimento più accurato dei loro livelli di significato nelle diverse culture. È emerso un 
sostanziale accordo sul fatto che, con i necessari chiarimenti, la prospettiva sinodale rap-

Fidei communio 2025 2.indb   200Fidei communio 2025 2.indb   200 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  GERALDINA BONI, Sinodalità e attività normativa nella Chiesa    

201

ed ecco qui la sfida cui la scienza non può più sottrarsi, a prospettarne 
e implementarne estrinsecazioni puntuali nella prassi quotidiana della 
Chiesa: le quali, a oggi, sono completamente e desolantemente assenti. 

In quest’ottica la sinodalità in senso lato o informale,37 come qual-
cuno l’ha classificata, potrebbe e anzi dovrebbe quindi comportare, in 
un passaggio certo iniziale eppure cruciale, anzitutto una comparteci-
pazione attiva e quanto più larga possibile della canonistica almeno allo 
stadio preliminare di incubazione dell’attività normativa ecclesiale, dalla 
quale è stata inopinatamente esclusa. Si assisterebbe così finalmente a 
una cooperatio involvente l’intero popolo di Dio pellegrino, ognuno se-
cundum propriam condicionem et munus: i cultori della scienza giuridica, 
in particolare, spendendo il proprio bagaglio di sapere, guadagnato e 
capitalizzato faticosamente nei secoli, e così manifestando ai pastori il 
loro pensiero «pro scientia, competentia et praestantia quibus pollent» 
(can. 212 § 3 del Codex iuris canonici). L’appello, dunque, per una “Chie-
sa costitutivamente sinodale”, alimentata e inestinguibilmente rinverdita 
da processi intensamente collaborativi tra tutti i suoi membri, non può 
lasciare impassibili e inerti i canonisti: i quali devono pertanto “cavalca-
re” il kairos sinodale del momento e riaffermare il loro protagonismo, 
pur differentemente cadenzato, nella nomopoiesi.

5. Queste osservazioni rapsodiche e – mi rendo conto – approssimative, 
per le quali chiedo venia rimandando ai miei scritti, sono state impulso 
scatenante e motore trainante di un esperimento di sinodalità giuridi-
ca, intesa proattivamente quale spinta fattiva, che alcuni professori di 
diritto canonico in Università statali e pontificie hanno cercato di testa-
re, mirando a convertire e tradurre in pratica la portata dei suddetti 
proclami: approfittando della “clausura” forzata dello strano biennio 
pandemico che abbiamo alle spalle per trasformarla, paradossalmente, 
in una fertile occasione, appunto, di “lavoro normativo sinodale”, e son-
dare, così, inusitati percorsi di consultazione proficuamente utilizzabili 
nella Chiesa futura. Un progetto il quale, peraltro, se immaterialmente, 
per così dire, è sgorgato da questa “chiamata alla sinodalità”, più tan-

presenta il futuro della Chiesa». Sui documenti preparatori del Sinodo sulla sinodalità 
cf. quanto afferma lo stesso Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 92.

37	 Riprendo qui una definizione di Borras, Sinodalità ecclesiale, processi partecipativi e 
modalità decisionali, 212ss, che accosta alla sinodalità formale, «secondo modi più o 
meno formalizzati e differenti livelli di istituzionalizzazione», una sinodalità informale, 
«che risulta dal mutuo ascolto e dalla cooperazione dei battezzati nella missione», dif-
fondendosi poi sull’importanza e sull’autentico valore della consultazione.

Fidei communio 2025 2.indb   201Fidei communio 2025 2.indb   201 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



202

    FORUM 

gibilmente è nato proprio dalla constatazione – con cui ho esordito – 
di quelle avvilenti difficoltà in cui si avviluppa lo ius Ecclesiae. Difficoltà, 
lo ribadisco, che non sono lamentate dai canonisti per difesa elitaria e 
quasi ossessione di casta, ovvero, come giustamente bacchettava papa 
Francesco, per «adesione superstiziosa ad alcuni strumenti scientifici».38 
Al contrario, come si conviene coralmente, disporre di una normativa 
formulata inappuntabilmente quanto all’aspetto tecnico, coerente alle 
altre norme dell’ordinamento, certa e dunque idoneamente promulga-
ta e pubblicata, è un diritto dei fedeli sul quale non si può transigere: 
lo impone la realtà trepidante di giustizia denegata al di sotto di norme 
fallaci, essendo anzitutto i christifideles a sopportare le più penose con-
seguenze di questa drammatica situazione. 

È la sostanza della res iusta che rischia di essere irreparabilmente 
vulnerata da un esercizio non ponderato del potere legislativo eccle-
siale il quale, per la sua centralità, è «solitamente riservato a titolari del 
potere specialmente qualificati»,39 fiancheggiati, però, nel loro arduo 
discernimento anche – seppur non solo, naturalmente – da specialisti e 
professionisti ferrati nella iuris prudentia e nella iuris scientia. È proprio 
tale discernimento – e sappiamo quanto esso, di ascendenza ignaziana, 
sia stato esaltato da Bergoglio anche con riguardo alla sinodalità –, quale 
doverosa attività previa,40 che deve tornare a essere oggetto di cura 
preminente perché da esso sovente dipende la giustizia della decisio 
normativa, il suo volgersi al bene comune che tenga conto del reale e 
della verità, ma anche la sua disponibilità orante al soffio dello Spirito 
Santo. 

Insomma, i canonisti, a maggior ragione in queste travagliate cir-
costanze, non possono non sentirsi direttamente e personalmente in-
terpellati a elargire il proprio aiuto al legislatore, aderendo, senza al-
cuna ritrosia, a quell’ideale, forse soffuso ed evanescente ma tonico e 
corroborante, di sinodalità che papa Francesco ha voluto effondere su 
tutta la Chiesa: per incarnarlo in quella fase liminare ma fondamentale 

38	 Cf. J.M. Bergoglio, Nel cuore di ogni padre. Alle radici della mia spiritualità, Milano, Riz-
zoli, 2014, 107.

39	 E. Baura, Profili giuridici dell’arte di legiferare nella Chiesa, in Ius Ecclesiae 19 (2007), 15.
40	 Rinvio alle acute considerazioni al riguardo di P. Erdő, Criteri di discernimento nell’atti-

vità normativa e di governo della Chiesa, in Folia theologica et canonica 6 (2017), 66: «È 
di vitale importanza che la stessa attività creatrice delle norme sia basata non su opzioni 
arbitrarie, bensì maturate in un processo di giusto discernimento. Tale discernimento ha 
per scopo che le leggi siano giuste», soffermandosi poi tale Autore sulla rilevanza della 
«consultazione previa», nonché sul «rinnovamento ed allargamento della consultazione 
sociale anche come forma di preparazione delle norme canoniche».

Fidei communio 2025 2.indb   202Fidei communio 2025 2.indb   202 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  GERALDINA BONI, Sinodalità e attività normativa nella Chiesa    

203

del tragitto che porta alla prescrizione di norme giuste. Una canonistica, 
pertanto, che, archiviando rivalità e antagonismi senza peraltro sbiadire 
e annacquare le dissomiglianze di impostazione, del tutto “lecite” e anzi 
arricchenti e stimolanti, si coalizzi unitariamente per sconfiggere quella 
“crisi giuridica” che connota questi nostri tempi e si porga finalmente 
in soccorso a un legislatore supremo un poco affannato: collocandosi 
fiduciosamente sotto il vessillo della sinodalità.

Non indugio sul progetto cui ho appena accennato, quello di al-
lertare e far discutere la canonistica su due proposte architettate per 
colmare lacune normative oggi particolarmente delicate nella Chiesa.41 
Esso ha catalizzato una straordinaria attenzione sia mediatica (si era 
all’uopo confezionato un sito web che ha accumulato migliaia di accessi 
da tutti i continenti), sia da parte della dottrina: oltre ad aver destato 
cospicui e fecondi scambi di vedute,42 il convegno nazionale del 2022 
dell’Associazione dei docenti universitari della disciplina giuridica del 
fenomeno religioso, dal titolo icastico di La sinodalità nell’attività nor-
mativa della Chiesa,43 ha riunito prestigiosi teologi e canonisti, italiani e 
stranieri, per confrontarsi con parresia sul punto.

Quanto al legislatore ecclesiale dell’epoca, invece, si è dovuto at-
testare un totale e deprimente silenzio, un disinteresse quasi smaccato. 
Legislatore canonico, ma anche vaticano, che ha continuato ininterrotta-
mente a elaborare leggi zoppicanti, se non talora davvero indecenti se-
condo i binari che da tempo stigmatizzo (invero non da sola): commen-

41	 Ne ho riferito ampiamente: cf. G. Boni, Una proposta di legge, frutto della collabora-
zione della scienza canonistica, sulla sede romana totalmente impedita e la rinuncia del 
papa, nella rivista telematica Stato, Chiese e pluralismo confessionale, www.statoechiese.
it 14 (2021), 1-59; Ead., Per una collaborazione della canonistica alla produzione nor-
mativa ecclesiale: in particolare sulla Sede romana impedita e il Papa che ha rinunciato, 
in V. Buonomo – M. d’Arienzo – O. Échappé (ed.), «Lex rationis ordinatio». Studi in 
onore di Patrick Valdrini, vol. 1, Cosenza, Luigi Pellegrini Editore, 2022, 271-296; Ead., 
Prospettive de iure condendo, in A. Feniello – M. Prignano (ed.), Papa, non più Papa. 
La rinuncia pontificia nella storia e nel diritto canonico, Roma, Viella, 2022, 135-151; Ead., 
Esperimenti di “sinodalità” nella funzione normativa della Chiesa: l’iniziativa della scienza 
canonistica, in L. Bianchi – G. Eisenring – B.N. Ejeh – A. Stabellini (ed.), Fides et jus in 
Ecclesia. Scritti in onore di Arturo Cattaneo, Siena, Cantagalli, 2023, 67-86.

42	 Cf., per tutti, i contributi pubblicati nel volume B. Serra (ed.), La rinuncia all’ufficio pe-
trino. Itinerari dottrinali a dieci anni dalla Declaratio di Benedetto XVI, Napoli, Editoriale 
Scientifica, 2023.

43	 Gli atti sono raccolti nel volume I. Zuanazzi – M.C. Ruscazio – V. Gigliotti (ed.), La 
sinodalità nell’attività normativa della Chiesa. Il contributo della scienza canonistica alla 
formazione di proposte di legge, Modena, Mucchi Editore, 2023, volume open access 
consultabile all’indirizzo https://mucchieditore.it/wp-content/uploads/Open-Access/
Zuanazzi-Anima-7-OA.pdf

Fidei communio 2025 2.indb   203Fidei communio 2025 2.indb   203 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



204

    FORUM 

dandole, cioè, a circoscritti cenacoli di compilatori designati dall’alto, i 
quali, nell’isolamento più assoluto e nella segretezza più impenetrabile, 
quindi nel disprezzo dell’adesione della comunità scientifica e coperti 
dall’anonimato, hanno sfornato, a ritmo serrato, mostruosità giuridiche 
indegne della gloriosa tradizione della scienza canonistica, addebitan-
dole sul conto del romano pontefice. 

6. Per questo ha fatto un poco tremare le vene e i polsi la divulgazione 
degli imponenti, davvero immani, proponimenti di riforma normativa e 
codiciale enumerati nella Relazione di Sintesi della prima Sessione della 
XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi del 28 ottobre 
2023,44 partoriti nella cornice del consesso medesimo: tali quasi da far 
impallidire e comunque da emulare l’adattamento della codificazione 
del 1917 alle portentose acquisizioni del Vaticano II. Oltre alla focaliz-
zazione delle «implicazioni canonistiche della prospettiva della sinoda-
lità», si trascorre, nel suddetto documento, dal ripensamento dell’au-
torità del vescovo e della configurazione degli organismi diocesani al 
«rafforzamento delle disposizioni per un esercizio più collegiale del mi-
nistero papale», dall’inaugurazione di inediti incarichi e ministeri laicali 
a loro radicali mutamenti disciplinari fino a toccare quelli specificamente 
femminili, dalla communicatio in sacris ai matrimoni misti, dagli emenda-
menti della vita consacrata a quelli del ministero di sacerdoti e diaconi 
(ma non si omettono neppure i rappresentanti pontifici, il consiglio dei 
cardinali, le province ecclesiastiche, i concili particolari, le conferenze 
episcopali, le assemblee continentali, ecc.): le modifiche preconizzate 
sono davvero strabordanti, e sempre su crinali (teologicamente e) giu-
ridicamente assai scoscesi, permanentemente al cuore della riflessione 
canonistica. 

È sembrato perciò di essere al cospetto, inconfutabilmente, di un 
tornante epocale, che interrogasse a gran voce lo spirito, il modus viven-
di et operandi della comunione ecclesiale, cioè la sinodalità: non quella 
“rivoluzionaria” ed “eversiva” da taluno sospirata, ma quella più “blanda” 
ma non per questo irrisoria del «camminare insieme»45 in quest’ardua 

44	 Cf. Synod23 – Relazione di Sintesi della prima Sessione della XVI Assemblea Generale Or-
dinaria del Sinodo dei Vescovi (4-29 ottobre 2023) e risultati delle Votazioni.

45	 Si legge infatti in #synod24 – Documento Finale della Seconda Sessione della XVI Assemblea 
Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (2-27 ottobre 2024) «Per una Chiesa sinodale: 
comunione, partecipazione, missione», 26.10.2024, consultabile online all’indirizzo https://
press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2024/10/26/0832/01659.
html, n. 28: «Nel corso del processo sinodale è maturata una convergenza sul significato 

Fidei communio 2025 2.indb   204Fidei communio 2025 2.indb   204 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  GERALDINA BONI, Sinodalità e attività normativa nella Chiesa    

205

gestazione, di cui, proprio qui, si potrebbe incarnare una tappa alta-
mente simbolica e una testimonianza profetica. Come sono dunque 
proceduti e procedono i lavori preparatori, secondo quali scansioni e 
metodologie? Chi è stato coinvolto come perito, con quale bagaglio di 
cognizioni? Sono idoneamente pubblicizzate e condivise le susseguenti 
redazioni delle norme al fine di giovarsi del “fiuto” dei canonisti di tutto 
il pianeta per la loro migliore predisposizione e stesura? In queste fitte 
conversazioni, alle obiezioni sollevate, puntellate su motivazioni ragio-
nate, si è replicato appropriatamente? C’è stato o ci sarà un sondaggio 
presso le Chiese particolari per testare l’eventuale accoglienza che le 
disposizioni potranno ottenere nelle distinte circostanze, per accertare 
cioè quella preziosa recezione che garantisce l’osservanza delle mede-
sime e che l’autorità non può in alcun modo trascurare?46 Si è presa a 
modello la minuta e ramificata consultazione che accompagnò la revi-
sione del Codex iuris canonici piano-benedettino o altre riuscite novelle 
nella Chiesa, ove, senza ancora appellarsi ufficialmente alla sinodalità, 
essa veniva però compiutamente realizzata? Si è fatto tesoro degli stru-
menti digitali e delle piattaforme online, di cui pure anche il Sinodo sulla 
sinodalità ha decantato i pregi, per accorciare le distanze della mutua 
informazione e comunicazione? Insomma, come si sono effettuati i col-
loqui, i dialoghi, i dibattiti con la scienza canonistica per verificare, nella 
«circolarità tra tutti, alcuni e uno», il loro consensus, il quale, forse, nelle 
quaestiones iuris, è peculiarmente qualificato?

In un primo periodo s’è temuto che, purtroppo, le risposte a tali 
quesiti fossero inesorabilmente e amaramente obbligate: tanto più che 

di sinodalità che sta alla base di questo Documento: la sinodalità è il camminare insieme 
dei Cristiani con Cristo e verso il Regno di Dio, in unione a tutta l’umanità; orientata 
alla missione, essa comporta il riunirsi in assemblea ai diversi livelli della vita ecclesia-
le, l’ascolto reciproco, il dialogo, il discernimento comunitario, il formarsi del consenso 
come espressione del rendersi presente di Cristo vivo nello Spirito e l’assunzione di una 
decisione in una corresponsabilità differenziata. In questa linea comprendiamo meglio 
che cosa significa che la sinodalità è dimensione costitutiva della Chiesa (cf. CTI, n. 1). In 
termini semplici e sintetici, si può dire che la sinodalità è un cammino di rinnovamento 
spirituale e di riforma strutturale per rendere la Chiesa più partecipativa e missionaria, 
per renderla cioè più capace di camminare con ogni uomo e ogni donna irradiando la 
luce di Cristo». 

46	 Osserva in generale S. Dianich, La sinodalità. I fondamenti dottrinali, in A. Melloni (ed.), 
Sinodalità. Istruzioni per l’uso, Bologna, EDB, 2021, 45, che occorre un’articolazione di 
relazioni per cui le autorità ecclesiali dovranno conoscere «quale sia il giudizio della 
loro comunità» e, se spetta a loro la responsabilità della decisione, dovranno «essere 
consapevol[i] delle conseguenze che questa avrà nella necessaria recezione da parte 
della comunità».

Fidei communio 2025 2.indb   205Fidei communio 2025 2.indb   205 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



206

    FORUM 

l’epilogo dell’iter pareva inizialmente – e forse troppo avventatamente 
e precipitosamente – atteso già con la seconda sessione dell’assemblea 
sinodale, calendarizzata per l’ottobre 2024. D’altro canto, affidarsi uni-
camente a un’équipe di una decina di canonisti, come è in effetti trape-
lato, benché, per ipotesi, eccezionalmente esperti e pilotati in maniera 
egregia, per “gestire”, in inviolabile solitudine e blindata riservatezza, 
l’aggrovigliata matassa del diritto ecclesiale su tali intricatissime proble-
matiche teologico-giuridiche – diritto da applicarsi poi fin nelle propag-
gini più remote della Chiesa e nelle sue cangianti correlazioni con i diritti 
secolari (nazionali e sovranazionali) – sembrava, in tutta franchezza, più 
che illusorio, insensato e folle. Ma, soprattutto, si sarebbe finito in tal 
modo per smentire clamorosamente tutto ciò che si è sunteggiato in 
queste poche pagine, ma che è stato ostinatamente propalato ai quat-
tro venti e in ogni frangente, su quell’approccio sinodale che dovrebbe 
oggi intridere l’intera Ecclesia, sollecitando in particolare il ministero 
primaziale: facendo svanire anche la flebile speranza di una sinodalità, 
per quanto embrionale e annacquata, tuttavia ecclesialmente effettiva e 
operante, e non solo in modo roboante – e un poco demagogicamen-
te – proclamata. 

Così nel documento finale della seconda sessione, tenutasi dal 2 
al 27 ottobre 2024, Per una Chiesa sinodale: comunione, partecipazione, 
missione, tutte le urticanti questioni canoniche sopra menzionate resta-
no ancora da sviscerare, anzi se ne assommano altre, e non di tenue enti-
tà.47 Fa però il suo ingresso48 – dopo il fugace capolino in due documenti 
rispettivamente del marzo49 e del luglio 202450 –, sia pur per incidens 
allorquando si richiamano i Gruppi di studio intenti all’approfondimen-
to sugli «ambiti della vita e della missione della Chiesa», tutti peraltro 

47	 Cf. #synod24 – Documento Finale della Seconda Sessione della XVI Assemblea Generale 
Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (2-27 ottobre 2024) «Per una Chiesa sinodale: comunio-
ne, partecipazione, missione».

48	 Va peraltro notato che al n. 134, invero trattando dei rapporti tra papa e vescovi, si as-
serisce: «Anche l’elaborazione della normativa canonica da parte di chi ne ha il compito 
e l’autorità, dovrebbe avere stile sinodale e maturare come frutto di un discernimento 
ecclesiale».

49	 Cf. Documento della Segreteria Generale del Sinodo: Gruppi di studio su questio-
ni emerse nella prima sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei 
Vescovi da approfondire in collaborazione con i Dicasteri della Curia romana, consulta-
bile online all’indirizzo https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubbli-
co/2024/03/14/0212/00454.html

50	 Cf. «Instrumentum laboris» per la Seconda Sessione della XVI Assemblea Generale Ordina-
ria del Sinodo dei Vescovi (ottobre 2024), 9.7.2024, consultabile online all’indirizzo https://
press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2024/07/09/0560/01156.html

Fidei communio 2025 2.indb   206Fidei communio 2025 2.indb   206 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  GERALDINA BONI, Sinodalità e attività normativa nella Chiesa    

207

con risvolti giuridici non eludibili, l’erezione della (in precedenza laco-
nicamente annunciata con l’altisonante attributo di «intercontinenta-
le») «Commissione canonistica attivata d’intesa con il Dicastero per i 
Testi legislativi, a servizio delle innovazioni necessarie nella normativa 
ecclesiastica»: una notizia già reperibile spulciando articoli coevi di varia 
tipologia, che pure la citano senza entrare in alcun modo nel dettaglio 
della sua complessione e soprattutto delle sue mansioni e delle moda-
lità di assolvimento.51 E soprattutto va segnalato che è divenuta infine 
scaricabile da Internet la Presentazione del rapporto della Commissione 
Canonica (sic)52 – 1a Congregazione generale 2 ottobre 2024 –, nella 
quale vengono stringatamente elencati «gli argomenti trattati: istruzioni 
e precisazioni dei temi»: assennatamente assai più perimetrati – almeno 
i primi da scandagliare «nel breve periodo»53 – rispetto a quelli sopra 

51	 In occasione della conferenza nella Sala Stampa della Santa Sede per la presentazione 
dei due documenti Come essere Chiesa sinodale in missione? Cinque prospettive da ap-
profondire teologicamente in vista della Seconda sessione e Gruppi di studio su questioni 
emerse nella prima sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Ve-
scovi da approfondire in collaborazione con i Dicasteri della Curia romana, F. Iannone, 
prefetto del Dicastero per i testi legislativi, ha riferito della «Commissione canonica 
collegata al Dicastero da lui retto, che era stata voluta da Papa Francesco ancor prima 
dell’assemblea del 2023, al fine di elaborare proposte di revisione dei due Codici di 
diritto canonico – latino e orientale – alla luce del cammino sinodale», ma senza fornire 
ulteriori informazioni (Un grande cantiere aperto. Presentati due documenti della Segre-
teria generale, in L’Osservatore Romano, 14 marzo 2024, 8). Per altre succinte menzioni 
della Commissione cf. E. Gandolfi, Il Sinodo non ha fatto le ferie. Spigolature estive sui 
molteplici percorsi di sinodalità, in Il Regno. Attualità 16 (2014), 475. Anche al convegno 
svoltosi a Bologna il 7 novembre 2023 citava l’erezione di tale Commissione J.I. Arrieta, 
Le modifiche al Codice canonico: motivazioni e prospettive, in A. Tomer (ed.), I 40 anni del 
Codex Iuris Canonici, Modena, Mucchi Editore, 2024, 74. Poi, ad esempio, dal sito dell’U-
niversidad Pontificia de Salamanca si apprende che José San José Prisco ne è membro 
(cf. anche A. Di Bussolo – R. Paglialonga, Discernere il consenso che fa camminare la 
Chiesa, in L’Osservatore Romano, 16 ottobre 2024, 10), mentre in quello della Regione 
Ecclesiastica Marche si rende noto che lo è altresì il cardinale Gianfranco Ghirlanda men-
tre Gianluca Merlini funge da segretario.

52	 Cf. 1a Congregazione Generale 2 ottobre 2024 Presentazione del rapporto della Commis-
sione Canonica, consultabile all’indirizzo Internet https://www.synod.va/content/dam/
synod/assembly2024/workinggroups/canonical/2024_10-02_CONGREGAZIONE-1_
COMMISSIONE-CANONISTI-ITA-ORIGINALE.pdf. Si enuncia in apertura: «La Com-
missione Canonistica del Sinodo è stata costituita all’inizio della I Sessione nell’ottobre 
2023 e si è incontrata più volte durante lo stesso periodo. Subito dopo la conclusione 
si è organizzata per poter individuare le tematiche emerse nella Relazione di Sintesi. La 
Commissione, composta da dieci membri, è presieduta dal Prefetto del Dicastero per 
i Testi Legislativi e da un Segretario che coordina e gestisce i lavori, le relazioni e i con-
fronti tra i vari membri».

53	 Come si riporta in 1a Congregazione Generale 2 ottobre 2024 Presentazione del rapporto 
della Commissione Canonica, «la Commissione si è data una triplice scadenza in relazio-

Fidei communio 2025 2.indb   207Fidei communio 2025 2.indb   207 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



208

    FORUM 

snocciolati, concentrandosi su consigli e consultazione, nonché sui con-
cili particolari. Non senza soffermarsi, sia pur anche qui lapidariamente, 
sul «metodo»: si apprende tuttavia con sollievo che la «Commissione 
ha ricevuto con gratitudine proposte da diverse società di diritto cano-
nico e facoltà di diritto canonico. Per garantire l’interazione delle Chiese 
locali con la Chiesa universale, inviterà le facoltà e le società canonistiche 
di tutto il mondo a presentare le loro eventuali riflessioni». 

Ci si deve dunque rallegrare di tale recuperato spazio per la 
scienza giuridica – forse risicato ma non banale in documenti sinodali in 
cui per converso si è magnificato senza posa il ruolo dei teologi54 –, non-
ché del riconquistato «mandato fiduciario» concesso a un’istituzione 
curiale di recente non troppo valorizzata.55 L’auspicio è che la promessa 
della Commissione di fruire del supporto dell’intera canonistica nella 
preordinazione di così dirimenti opzioni di governo da sottoporre al 
santo padre sia davvero avvertita come vincolante e sia quindi esaudita 
senza troppi filtri e pregiudiziali emarginazioni:56 in linea con quella tan-
to propagandata «cultura della trasparenza» e soprattutto con quella 
«conversione delle relazioni» all’insegna della sinodalità a cui la Chiesa 
tutta si dovrebbe apprestare. Attesa l’improvvisa morte di Francesco 
e la convocazione del conclave, certamente i tempi primordialmente 
pronosticati, già esageratamente esigui (giugno 2025), dovranno esse-
re, per così dire, ricalcolati, per consentire di concertare al meglio tale 
estesa audizione. Se tuttavia ciò non avvenisse e si perseverasse invece 
nel rimettersi all’autoreferenzialità di una ristretta accolita, il disingan-
no sarebbe irrecuperabile, e soprattutto gli sbocchi presumibilmente 

ne agli obiettivi da raggiungere: alcune problematiche affrontabili nel breve periodo 
per la sessione di ottobre 2024, altre nel medio periodo dopo di essa e altre nel lungo 
periodo in vista di una più ampia e complessa revisione dei Codici».

54	 Si sofferma sul «posto speciale [che] deve essere riconosciuto alle teologhe e ai teo-
logi» M. Grech, segretario generale della Segreteria generale del Sinodo, Dal Concilio 
al Sinodo, saluto in apertura, il 28 ottobre 2024, del congresso Dal Concilio al Sinodo. 
Rilettura di un cammino di Chiesa. A sessant’anni dalla Lumen Gentium, presso la Pontifi-
cia Università Gregoriana, consultabile online all’indirizzo https://www.synod.va/it/news/
dal-concilio-al-sinodo.html

55	 Boni, La recente attività normativa ecclesiale: finis terrae per lo ius canonicum? Per una 
valorizzazione del ruolo del Pontificio Consiglio per i testi legislativi, passim.

56	 Ha osservato in generale sempre Fantappiè, Punti critici del progetto di una «Chiesa 
sinodale», 852-853: «Tutto il messaggio di papa Francesco va nella direzione di una 
Chiesa estroversa, di una Chiesa “in uscita”, di una Chiesa missionaria. Ma, almeno per 
ora, il processo sinodale ha finito per restringersi a un’élite di fedeli, per alimentare 
problematiche interne invece che esterne alla Chiesa, per costituire motivo di divisione 
e di conflitto piuttosto che di unità e dialogo fra i cosiddetti progressisti, conservatori e 
tradizionalisti».

Fidei communio 2025 2.indb   208Fidei communio 2025 2.indb   208 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



  GERALDINA BONI, Sinodalità e attività normativa nella Chiesa    

209

insoddisfacenti. Non rimanendo che augurarsi, allora, che si continui a 
discorrere prolissamente e ridondantemente delle concezioni di sino-
dalità, come ora magari vacuamente ma del tutto inoffensivamente si 
fa in consessi accademici e professorali: e si rimandi, per contro, l’assai 
meno innocua e anzi molto perigliosa promulgazione delle norme da 
parte del legislatore supremo a tempi nei quali l’«autocoscienza eccle-
siale»57 della sinodalità sarà davvero consapevole e soprattutto operati-
va. Ne va, infatti, del bonum commune dei fedeli e della Chiesa tutta: per 
questo si fa accorato assegnamento su Leone XIV, il quale, affacciandosi 
dalla loggia della Basilica di San Pietro il giorno della sua elezione, ha 
confermato di volere una Chiesa sinodale e che, nei pochi mesi del suo 
regno, ha già profusamente comprovato la sua mite risolutezza nel gui-
dare il popolo di Dio.

57	 Fantappiè, Metamorfosi della sinodalità, 112.

Fidei communio 2025 2.indb   209Fidei communio 2025 2.indb   209 15/12/25   10:5015/12/25   10:50



Fidei communio 2025 2.indb   210Fidei communio 2025 2.indb   210 15/12/25   10:5015/12/25   10:50




